© 華梵大學文學院

## 試由黃宗羲的易學思維揭示 「文道合一」的文學思想

#### 陳旻志

南華大學文學系 zijing@genesis.cs.ccu.edu.tw

### 摘 要

擬象議爻,觸類旁通的《易》學世界,提供歷代思想家與文藝 創作者豐饒的意象,以及感時憂患的哲思。特別是對於身 明清異 代,出入於浩瀚學海的思想家黃宗義而言,他個人在易學中開啓的 思維方式,有助於疏通歷來爭訟不決的文道分合問題;將唐宋古文 家著重的「文統」與理學家推崇的「道統」,重新予以勘定。

本文透過黃宗羲的思維取向,進一步揭示出「文道合一」的理論架構,並發現這是一個漸進而實踐的歷程,攸關於黃氏在不同階段之於文學的詮釋。將文學由道的「載體」意涵,逐步還原其「本體」與本源(文學本源論)的特質,並與道產生密切的聯繫,最後更與人的價值自覺「主體」合而爲一。在這裡「文」與「道」的關係,筆者認爲猶如宋明理學中「心體」與「性體」的分系問題(心性合一、心性分立、以心著性),我們可以將歷來文道分合的型態歸納爲「文以載道」、「文以貫道」、「文道合一」三種型態。黃氏顯然吸收了蕺山學的底蘊,並兼攝了易傳及象數的系統,將文學視爲道的「形著」原則,文與道兩者的合一,是超越辯證的綜合。

黃宗義訴諸元氣,擬議「風」「雷」的文學論旨,即是緣於上述的原則而來,不僅藉由易經取象於「巽」「震」兩卦的意涵,可視爲文道合一的「哲理結構」,同時又能在文學史的溯源中,發現「風」「雷」的意向指涉,乃兼有「檄」「移」兩種文體所具備的「馭文之術」, 得深入探索。黃氏以畢生創作及文教志業的心血,爲這一兼具文學史與思想史意義的理則結構(即文道合一),賦予了創造性的詮釋,並提供了一個統體照察,不爲人惑的健全視觀,本文希望能提供今日在研究黃宗義學思格局上,一個嶄新的向度。

關鍵詞:文道合一、黃宗義、易傳、思維方式

## 壹、《易學象數論》中闡示的文道規律

縱覽興亡,留書待訪,是明末清初的大儒黃宗羲畢生的寫照。 對於世運循環的一治一亂,黃氏慣於認取其中癥結;以明經通史, 兼貫百科式的治學取向,包括了經史、文學、天文、地理、政治、 算術、樂律、九流百家等廣泛的論述場域。並著手編撰規模宏偉 如《明文海》、《宋元學案》、《明儒學案》等鉅著,以及《南 雷文案》、《南雷文定》、《南雷詩曆》等眾多的個人文學選集。 觀其撰述的企圖所在,應該有其一套貫穿整體、兼容並蓄的文學 思想,才能鍥而不捨地成就不朽之文史志業。

黃宗羲論文與創作,概以文道合一爲鵠的,就其評騭的標準, 乃謂「文之美惡,視道合離,文以載道,猶爲二之」<sup>1</sup>,文道分合 的結果,即爲他判斷是否足堪成爲天下至文的依據。「文道合一」 的論題是黃宗羲文學思想最爲顯著的宗旨,乃綜考黃氏編撰《明 文海》之評點脈絡,以及《南雷文定》中諸多文章的共同意向而 來。<sup>2</sup>另一方面也連繫著唐宋以來韓愈,歐陽修等人「文以載道」 的傳統,下迄明代中期以來爭訟不已的「法古」或「變古」的文 學典範之抉擇問題。例如對於前後七子、唐宋派、公安、竟陵派 的文學主張,以及明清之際文學思潮的種種爭論,黃氏都有他個 人獨立思考的見解,而不流入意氣之爭或門戶之見。特別是有兩

<sup>〈</sup>李杲堂先生墓誌銘〉、《南雷文定·前集》,卷七。詳見楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16,120。台北:世界書局頁。

<sup>2</sup> 黃宗義。《明文海》一著,爲黃氏選輯有明一代的文作集成,規模宏偉,共計四百八十二卷,爲其早年《明文案》一書的擴編之作。北京:中華書局出版,1987年。其中關於各家文作之評點,可參見《明文海評語彙輯》收於《黃宗義全集—南雷詩文集》12。浙江:古籍出版社,1993年。黃宗義。《南雷文定》一著,爲黃氏個人代表作之集成,收於楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16。台北:世界書局

大端緒與他的文道思想攸關,其一是明代初年浙東一域的文學 觀,由宋濂、王禕、胡翰、方孝孺等人致力於理學與文學的結合, 強調「以文明道」,對於道統和文統的繼承以及實踐,都隱然是 黃宗羲「文道合一」思想的淵源。宋濂尤重養氣之法,他的〈文 原〉和 〈朱右白雲稿序〉認爲文氣之陶養,可以管攝萬雁,無 所不參,甚而下筆成文得以爲雷霆之鼓舞、風雲之翕張、雨露之 潤澤、鬼神之恍惚等等千彙萬端的風格3。這一方面的觀點,與黃 宗羲的「元氣」鼓盪,發而爲「風雷」之文的文道內涵也似乎若 合符節。此外明初王禕、宋濂主持編修的《元史》打破前代史書 體例,合「儒林傳」、「文苑傳」爲一,立「儒學傳」共收南北 女十二十人,和黄氏日後力主《明史》不當分立諸傳的立場,都 可視爲文道論題上的重要關係。4另一方面,他對胡翰的易學的〈衡 運〉推算法,認爲「向後二十年交入『大壯』,始得一治,則三 代之盛猶未絕望」的信念,抱持很大的認同,遂影響他在寫作《明 夷待訪錄》一書的基本構思,以及創辦證人書院,開啟清初浙東 學派,沈潛蓄積豪傑元氣的踐履,有著深遠的影響。黃氏並於評 **騭有明一代的《明文海》選文中,乃將宋濂與胡翰二家,定位爲** 整個明代文學發展上,最高的「元氣」一格。這兩大端緒可以側 見我們習於判定的「浙東學術」(或浙東學派)概念,至少就黃 宗羲的思想淵源而論,除了思想史上的永嘉、永康及金華之學尙 事功、重經史的大傳統之外,應該正視明代初年浙東派文學集團 的文學論旨,實與黃氏的文史志業有密切的承先啓後關係。

<sup>3</sup> 〈文原〉和〈朱右白雲稿序〉二文收於,宋濂(明)。《宋文憲公全集》2,8;26, 11、12。台北:台灣中華書局,1970年,

<sup>4</sup> 廖可斌。《復古派與明代文學思潮》上册,70、71、53。台北:文津出版社,1994 年。

對於半生顛沛流離的黃氏而言,由避地海隅,進而有乞師日本、眼界大開的特殊戰局歷鍊。繼而避地於萬山之間,風颯寂景,以助其淒清心影;就算是避居市廛也甘之如飴,對於生命境遇的況味,感觸尤深;易學中的憂患意識,以及與世推移的哲理,儼然成爲重要的信仰支柱。黃宗羲〈鄭蘭皋先生八十壽序〉說鄭氏得之于《易》者,所說正是《易》的不斷變易性:「蓋渾然太虛之體,故能隨時變易,與世推移。宜潛而潛,宜見而見,宜飛躍而飛躍,行乎不得不行,止乎不得不止,自無形跡可指,不露圭角,故謂之無首者此也」5。遂成爲黃宗羲等遺民人物,如何在出處進退之際,恰如其分的審顧文化志業,捏拿及抉擇的信念也就顯得格外謹慎。

黃氏在〈畫川先生易俟序〉一文中,則能在切身的現世經驗 外更進一步的具體闡明了「義理」與「象數」兩者復歸於一的理 則,亦即觀象以明理,誠如易經〈繫辭傳〉的探賾索隱之道,故 謂:

蓋易非空言也,聖人以之救天下萬世者也。大化流行,有一定之運,如黃河之水,自崑崙而積石,而底柱而九河而入海,盈科而進,脈絡井然。三百八十四爻皆一治一亂之脈絡,陰陽倚伏,可以摹捉,而後聖人得施其苞桑拔茅之術以差等百王。6

在天地之理則、歷史變化以及人情物理之交錯,皆簇集於目前的處境下,如何會通古今?黃氏指出當以「象數」之變遷爲經, 人事之從違爲緯,「義理」皆在其中,甚至於一部二十一史,即

<sup>5</sup> 黃宗義著(清)。《黃宗義全集(十)--南雷詩文集》677。浙江:古籍出版社,1993 年。

<sup>6</sup> 黃宗義著〈畫川先生易俟序〉,《黃宗義全集(十)--南雷詩文集》97、98。浙江: 古籍出版社,1993年。

爲三百八十四爻的流行軌跡也。把握及推斷的理則不外乎依循易 經擬議的要領,將取象及爻變之道,加以廓清及確立之,才能如 實把握擬議道體,並在人情物理中成其變化,本文續言:「天以 日月星辰爲言語文字,詔告天下萬世。聖人寫天象以爲象數,不 過人事之張本,其爲象數也,盡之於三百八十四爻。」在仰觀俯 察,游目騁懷的心領神會下,擬象議爻的目的,本爲「擬諸形容, 象其物官」,故能針對宇宙人事進行「探賾索隱」,斷非一意模 擬章節字句者所能相應。擬議思維的芻型,乃奠基在《易傳》思 想的體系之中7,可視爲上述文學復古思潮的潛在結構。周易〈繫 辭傳〉上曰:「聖人立象以盡意;設卦以盡情僞;繫辭焉以盡其 言;變而涌之以盡其利;鼓之舞之以盡神。」已盡言其意義。

然則〈繫辭傳〉之意,何以如是難知?思想史和文論史上的 「言/意/象之辨」爭議甚大,因此〈繫辭上傳〉第八章:

聖人有以見天下之賾,而擬諸其形容,象其物官,是故謂之 象(即擬之而後言)。聖人有以見天下之動,而觀其會通,以行 其典禮,繫辭焉以斷其吉凶,是故謂之爻(即議之而後動)。言 天下至賾而不可惡也;言天下至動而不可亂也;擬之而後言,議 之而後動,擬議以成其變化(即擬議已成其變化)。8

製作卦爻的聖人在萬物和人事之間關切的焦點是「天下之蹟」 與「天下之動」,也就是萬事萬物的複雜性與變動性。卦爻裡的

<sup>7</sup> 擬議一詞的意涵,諸家論易皆視爲易經的重要理則,王弼(魏晉),樓宇烈校釋(民 國)。《王弼集校釋》546。台北:華正書局,1992年。指出:「明擬議之道,繼 以斯義者,誠以吉凶失得存乎所動……故夫憂悔吝者,存乎鑑介;定失得者,惟於 樞機。是以君子擬議以動,愼其微也。|

程顥、程頤(宋)。《二程集》1030。台北:漢京文化事業有限公司,1983年。指 出:「擬度而設其辭,商議以察其動,擬議以成其變化也。變化,爻之時義;擬議, 議而言之也。舉鳴鶴在陰以下七爻,擬議而言者也。餘爻皆然。|

<sup>8</sup> 朱維煥。《周易經傳象義闡釋》,〈繫辭上傳〉8,470。台北:學生書局, 1993 年。

《乾》《坤》、貴賤、剛柔、吉凶、變化,就是在反映或模擬這些自然現象。其實就《繫辭傳》作者來說,天地就是一個大卦爻, 卦爻就是具體而微的天地,兩者密切不可分。9上傳第一章接著說: 「是故剛柔相摩,八卦相盪,鼓之以雷霆,潤之以風雨,日月運 行,一寒一暑,乾道成男,坤道成女。」一方面在描述卦爻變化, 也可以說是在描述自然現象。我們從這幾句話中所能領略到的, 就是上文所說的,文(史)與道的結性因素的相互感應與配合, 是卦爻所演示的天地間萬事萬物生成發展的真相。〈繫辭傳〉所 依循之原則。由是得知,言天下事,實有一「三段式」的理則結 構,必自「擬之而後言(擬),議之而後動(議),擬議以成其 變化(化)」以說明其理。10

黄氏遂以他編選明文,以及個人創作的具體經驗,指出擬議 通變當以性情閱歷爲旨歸,方能確定爲文之道「蓋其身之所閱歷, 心目之所開明,各有所至焉,而文遂不可掩也。然則學文者,亦 學其所至而已矣,不能得其所至,雖于作家,亦終成其爲流俗之 文耳。」<sup>11</sup>得其「至處」正爲擬議以成其變化的目標,並隱涵著將 「紙上的文章」視爲人對「天地文章」的參悟,並且對於敘事形 式法則的探究和把握,也就帶有整體性的思路<sup>12</sup>。因而不僅文乃道 之形著,甚且「人」也是「道」與「文」的形著及變化,故謂人 非流俗之人,則其文乃能不爲流俗之文。如此一來,即能以自然

9 戴璉璋。《易傳之形成及其思想》152、158。台北:文津出版社, 1989年。

<sup>10</sup> 馮家金對此一理則結構,有其詳盡說明:參見[明]·來知德、[清]·惠楝註疏、 [民國]·馮家金編撰。《周易繫辭傳》。462-466 台北:頂淵文化,1999 年。系統性的考察出可以由「擬、議、化」三段式理則貫穿〈繫辭傳〉全文每一段落。

前 黃宗義著(清)。〈錢屺軒先生七十壽序〉,《黃宗義全集(十)--南雷詩文集》 654。浙江:古籍出版社,1993年。

<sup>12</sup> 楊義。《中國敘事學》19。嘉義:南華管理學院,1998年。

之道和創造之道的本體論爲依歸13,象數中的「義理」,即爲自明 之理,可以不假外求。黄宗羲的探索,誠然以疏涌此一微言大義 爲旨趣,淮而「擬議」文道,以成其錯綜變化之底蘊。自謂於蕺 山門下獨能疏涌其微言,淮而於律歷百家之言,靡不究心,方能 有「『擬』之開物成務,又何不謀而有合也!」的豪語。14

他的《易學象數論》即以糾謬爲旨趣,對於歷來種種言卦變 及河圖洛書者的支離解易,大表不滿;在是書的自序中,即肯定 王弼在廓清象數之學上的貢獻,並視之得以與宋代伊川之《易程 傳》兩者前後呼應,作爲易理之道深切著明的一個重要軸線。 有魏王輔嗣出而注易,得意忘象,得象忘言;日時歲月, 五氣相推,悉皆擯落,多所不關,庶幾潦水盡而寒潭清矣。 顧論者謂其以老、莊解易,試讀其注,簡當而無浮義,何 曾籠落元旨。故能遠歷於唐,發爲正義,其廓清之功不可 **泥**也。15

漆謂「今舍三百八十四爻之人事,而別爲圖書卦變於外。」 以及「盛衰之理,反求之鳥鳴風角矣」,都是失其本末體用的因

<sup>13</sup> 陳良運。《周易與中國文學》232,240。南昌:百花洲文藝出版社,1999年。陳良 運分析:明確地以「自然之道」爲文學之本原、本體,是對兩漢以來儒家思想統治 的文壇一次「通變」。以「自然之道」爲文學本原本體,將文學從「儒家之道」重 重理念、道道束縛中解放出來,賦予她以自然的生命、生命的自然,因此而使中國 文學愈益豐富多彩。

陳良運〈盛德大業,至矣哉-周易之道:創造之道〉,《周易與中國文學》30-35。 南昌:百花洲文藝出版社,1999年。陳氏根據易經的「變通」特點,視爲創造之道 的核心内蘊,尤其〈繫辭傳〉中,對於變通的創造性意涵,作了十分準確的揭示。

<sup>14 〈</sup>陳令升先生傳〉,收於《南雷文定·後集》4。詳見楊家駱主編。《中國文學名著 第六集》16,63。台北:世界書局。

<sup>15</sup> 黃宗義著(清)。《易學象數論·自序》,《黃宗義全集(九)--天文曆算、象數 類》1。浙江:浙江古籍出版社,1993年。

故,有待回歸於「象數」與「義理」的合一,才能讓易學成爲一套有意義的理則結構。

這個鑑別是他試圖將易經的本來面目,與歷來糾纏不清的圖書象數之學,作一涇渭分明的疏鑿<sup>16</sup>。在他的易學主張中,即有兩個重要的論旨:<sup>17</sup>

- 1.就「原象」的本旨:必先立六爻之「總象」以爲之綱紀,而 後一爻有一爻之「分象」以爲之脈絡。
- 2.就「卦變」的探討: 概括以「反對」法, 體現易學中「往來 倚仗」之理, 以收執兩用中之功。

這兩大端緒的確立,除了體現出黃氏個人論易的宗旨外,並 能與前述易傳中既存的「擬議思維」相接榫; <sup>18</sup>其中的「擬」著重 「象」與「卦」之擬度,而「議」則著重於「爻」與「卦」之變 化的審議,據此開展他在文道合一論述中,歸本於易的重要淵源 (即擬議以成其變化)。前者論「原象」,乃立足於易經〈繫辭 傳〉中的人文精神,探討「原象」有七(八卦、六畫、象形、爻 位、反對、方位、互體之象),七者備而聖人立象之義大明;而 「僞象」有四(納甲、動爻、卦變、先天),應該加以勘定其中

<sup>16</sup> 對於歷來視爲「符端」之說的「河圖洛書」,黃氏則發展了南宋永嘉學派薛季宣的 觀點,認爲河圖洛書當指地理之書的說法,即通行的圖經黃冊。而名之爲河洛者, 乃以爲天下之中而得稱謂。詳見黃宗義著(清)《易學象數論·圖書一》1。收於《黃 宗義全集(九)--天文曆算、象數類》頁4。浙江:浙江古籍出版社,1993年。

前宗義著(清)。《易學象數論·原象》,收於《黃宗義全集(九)--天文曆算、 象數類》104。浙江:浙江古籍出版社,1993年。其中黃氏針對易經六十四卦之取 象、命意,皆一一爲其詮釋。

<sup>18</sup> 筆者認為,文學復古思潮中普遍反映的「擬古」、「模擬」、「擬聖」、「明道」、「經術」等相關問題,實可以概括為文學的「擬議」思維。擬議的原理乃源出於《易傳》中的「擬議以成其變化」的理則結構。擬議一語,以今日的說法,可以「模擬得宜」作爲解說。亦即他不是一般的模仿或模擬之義,而是必須考量事物的雜亂及變動性,採行因時、因地、因人、因體(如文體)上的得宜與否(即擬議之「議」的部分),作出相應的籌劃及設計,才能在創作上有所推陳出新。

直僞,淮一步還原六十四卦中各別卦之總象,視爲鉤深索隱的宗 旨。後者即批判歷來「卦變」之眾說紛紜,皆視之爲繁瑣不當之 學,有必要重新建構一套合理而有機的規律。追溯起來,乃關涉 黄宗羲之於易道創生的原理,歸宿於他的「氣本論」之「內在一 元 | 思維19:

是故一氣之流行,無時而息。當其和也,為春,是木之 行。和之至而溫,為夏……木、火、金、水之化生萬物, 其凝之之性即土。蓋木、火、金、水、土,月雖五而氣 則一,皆天也;其成形而為萬物,皆地也。20

將天地、四季、五行術數等分疏變化,皆納爲一氣之流行。 再者針對「太極生兩儀」的傳統命題,乃彰顯他「全體言易」的 立場,不採邵雍等人「次第而生」(即由兩儀→四象→八卦→生 十六→生三十二→六十四卦)的概念,而是提出「陰陽變易」說 的主張,即以「陰陽二爻」,總括爲「兩儀」、「四象」、「八 卦」、即「生生之謂易」的生,非「次第而生」之生21。這些量和 形的變化,只能說是陰和陽兩種「性質」不斷「變易」22的不同形 式,亦即太極、兩儀、四象、八卦,因全體而見。「蓋細推八卦 (即六十四卦),之中,皆有兩儀、四象之理,而兩儀、四象初

<sup>19</sup> 黃氏在易學史之定位,當與劉蕺山同爲「氣本論」之立場,參見朱伯崑。《易學哲 學史》4,270、274、275。台北,藍燈文化,1991年。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 黃宗羲著(清)。《易學象數論·圖書四》1。收於《黃宗羲全集(九)--天文曆算、 象數類》8、9。浙江:浙江古籍出版社,1993年。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 黄氏以「全體」言易之觀點,參見《易學象數論·先天圖一》,收於《黃宗羲全集 (九)--天文曆算、象數類》16-18。浙江:浙江古籍出版社,1993年。黃氏評太極 圖觀點,參見全祖望補(清),王梓材、馮雲濠、何紹基校。《宋元學案‧濂溪學 案》293。「太極圖講義」一文。台北:世界書局,1991年。

<sup>22</sup> 朱伯崑。《易學哲學史》1,90。台北,藍燈文化,1991年。

不畫於卦之外也。其言生者,即生生謂易之生,非次第而生之謂。」

黃氏此說,乃將「四象」視爲三畫卦的四種組合(純陽、純陰、一奇二偶和一偶二奇)的卦象,而非邵雍及正統的四象說<sup>24</sup>,根本目的即在於質諸經之本文「以經解經」,破解歷來「以傳解經」,反而橫生枝節鑿空爲說,造成本末倒置的盲點,他認爲必須就易與道的精神而言,仍歸宿於元氣觀的宗旨之下,才能有效釐清歷來各家相互矛盾的盲點所在。這一理論思維的特點,著重於探討「奇偶往來」乃象天地之「氣化」形態<sup>25</sup>,將太極、無極、形上、形下、主動、主靜等說,綰歸於一氣之化。並據「奇/偶→象→儀一文」的演繹關係,綰結爲文道思維的重要闡釋<sup>26</sup>,這也是我們試圖說明黃氏元氣觀的主要脈絡,當以「陰陽之氣」作爲兩儀或陰陽爻象的本原,進而在陰陽對待中有流行,在流行中有所對待,故能成就萬物的終始變化。對於闡發易經卦象中,如咸、賁、噬嗑、姤、革、觀、蠱、小畜諸卦本已具備的文學意涵,極有啓發。<sup>27</sup>

\_

<sup>23</sup> 黃宗義著(清)。《易學象數論·先天圖一》1。收於《黃宗義全集(九)--天文曆 算、象數額》17-18。浙江:浙江古籍出版社,1993年。

<sup>24</sup> 張其成。《易學大辭典》544。北京:華夏出版,1996年。一般通行的「四象」觀 乃謂:以兩儀爲陰陽,四象則爲太陽、少陽、太陰、少陰。或以兩儀爲天地,而生 四時之象,如:四方、四時、二至(夏至、冬至)、二分(春分、秋分)等。

<sup>25</sup> 唐華亦指出「易數」乃爲參伍以變,錯綜其數,並非以發生公式排列,亦非以「生數」與「成數」相配,當爲偶數中參入奇數,奇數中參入偶數,於是發生變化,說見唐華。《中國易經歷史進化哲學原理》55。台北:大中國圖書,1986年。

<sup>26</sup> 陳良運。《周易與中國文學》52。南昌:百花洲文藝出版社,1999年。指出:卦與 卦之間都有種種或顯或隱的、橫向或縱向的內部聯繫,這是符號象徵形成的變奏之 一,在更廣泛的範圍內,在更深的層次上,全面深入地把握全局而能「彌綸天地之 道」。這樣的多種符號象徵形成的變奏,開拓一個廣闊、深邃的意境,是可以與文 學創作相通的。

<sup>27</sup> 龔鵬程〈文始〉,《1998 龔鵬程年度學思報告》4-5。嘉義:南華管理學院,1999年。《周易》各卦都是以陰陽二爻構造而成的,上經起於乾坤二卦,下經起於咸卦。

黃宗羲以全體「總象」言卦,是其易學的主要宗旨,並密切 契合上述揭示的陰陽變易之「兩儀」觀點,開展出他以文道關係 演繹卦象的進路,除了「總象(六爻)—分象(一爻)」的縱向 轄屬關係之外,尚有由「反對」中體現「卦變」的易象特質,亦 即批判歷來「卦變」說中日益紛雜的「僞象之學」。標榜群卦之 間,以此卦生出彼卦,或以此爻換彼爻的現象,致使易經「立象 以盡意」的象徵性本質,徒增枝節28。黃氏秉持其著重宗旨源流的 治學精神,闡明卦之體用變化當以「反對」爲本,型態有二:

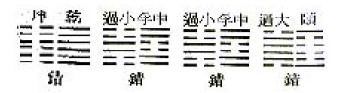
1.可直接「反對」觀看者(即易學上所謂的相綜、或覆卦)如 序卦爲一上一下相綜,即「直看」「反看」是也,書圖如下:

未筛兑 底 歸 艮 舞 并 升 姤 益 解 睽 則 去 恒 太 復 資 视 蠱 豫 去 否 糉 比 訟 業

2.不可直接「反對」,改由「反其奇偶」以相配(即易學上所 謂的相錯),則有以下諸卦,一左一右相錯,例如乾==書在右者 六爻俱爲實書,左邊即「錯」以坤至三之六爻皆斷,其他諸卦亦如 此,他即列舉中孚/小渦,頤/大渦卦辭中的理則。

乾坤爲陰陽爲天地,咸恒則爲陰陽交感和常道。感更被視爲是萬物生成存有之原理。 剛柔陰陽相交錯雜即成爲文。龔文並對賁、姤、革、蠱等卦中寓有的文學意涵加以

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 「卦變」說的爭議,參見黃宗義著(清)。《易學象數論·卦變(一)(二)(三)》 收錄於《黃宗義全集(九)--天文曆算、象數類》55。浙江:古籍出版社,1993年。



黃宗羲認爲以「反對法」概括「卦變」之說,可以掌握頭緒, 不至於失去「原象」擬議得宜的目的,並且能在反對之中,「明 此往來倚仗之理」:

反對之窮,而反其奇偶以配之,又未嘗不暗相反對於其間。如中孚上爻之「翰音」,反對即爲小過初爻之「飛鳥」。頤之「口實」,由大過之兌。大過「士夫」、「老夫」,由頤之艮、震。此序卦之不可易也。奈何諸儒之爲卦變,紛然雜出而不能歸一乎?

中孚卦與小過卦爲同一組左右相錯的卦象,則爻辭中的上九 爻「翰音登于天」與初六爻「飛鳥以凶」的意涵,同有飛沖虛張 之勢。而頤卦看重的口食頤養之道,乃因大過卦中上卦所具的兌 卦之象(兌爲口),彼此攸關;此外大過卦中的「士夫」、「老 夫」爻辭,也與頤卦乃由震下艮上(震爲長男,艮爲少男)的兩 個陽卦有所連繫。

這兩種型態的說法較近於明代來知德的「錯綜說」,但來氏分別以前述第一型態爲「綜卦」,而後者奇偶相反爲「錯卦」,雖普遍爲後世易學採行,但黃氏認爲仍未洞中肯綮,當以兩者同樣統攝於「反對」大義,亦即「奇偶相反」之中,暗寓反對、非別出一義;也就是說從反對中體現卦之體用,旨在彰顯彼此「往

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 黃宗義著(清)。《易學象數論·卦變一》2。收於《黃宗義全集(九)--天文曆算、 象數類》56-57。浙江:古籍出版社,1993年。

來倚仗之理」,所謂「兩端之執」也,遂有兩種型態的基本變化。 「卦」之體兩相反,「爻」亦隨卦而變,易中何卦不言變?「辭」 有隱顯,而「理」無不寓,宗義主張以簡御繁、才能疏理長久以 來洣團亂碼一般的易象公案,他具體指出了每一組「相反相成」 的卦象:需,「位乎天位,以正中也」,自訟九二而來,得中又 得正。揖,「揖下益上,其道上行」;益,「揖上益下」,「自 上下下」。由損觀之,似以三爻益上爻;由益觀之,似以四爻益 初爻。小畜,「密雲不雨」。反對爲履。履下之兌,澤氣成雲, 故曰「密雲」; 兌變而巽, 風以散之, 故曰「不雨」。……既濟, 「剛柔正而位當」;未濟,「不當位」。二卦亦相反。30其弟黃宗 炎在《周易尋門餘論》中亦謂:「夫有其理矣,乃有其象,無其 象斯無其理矣,天下豈有理外之象,象外之理哉!」顯然與其兄 同調31。

若以黃氏考察群卦反對的成果而言,「反對法」論易之卦體 變化,除了可以直就經之本文將「同一組」卦的義理,彼此印證, 對於疏通歷來鑿空附會過度的詮釋,得以有效的廓清。再加上此 一敘述及排列順序,全然符合上經 30 卦及下經 34 卦之「序列」 原貌,頗能層合此一設卦觀象的原始規律。諸卦象中所言的往/來、 剛/柔、內/外、上/下等關係,皆寓有物極心反、否極泰來、盛極心 衰、衰極必盛等既相反卻又寓有一定次序的項列。32

表現在森羅萬象的各類文史著述之中,作爲文學本源的道(自 然之道),當它下貫到人事的雜多變化之中,天道之難以釐測,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 黃宗義著(清)。《易學象數論·卦變(一)》,收錄於《黃宗義全集(九)--天 文曆算、象數類》55-56。浙江:古籍出版社,1993年。

<sup>\*\*</sup> 朱伯崑。《易學哲學史》4,264。台北:藍燈文化,1991年。

<sup>32</sup> 朱伯崑。《易學哲學史》1,60,台北:藍燈文化,1991年。

也一如人情世事之不得管窺。如何屆此疏淪秩序,流向條理?遂在易理之中,將「擬諸形容、象其物宜」的原則,以卦爻(象)和卦辭(文)成爲綰結天人關係的關鍵所在。一方面考察黃氏獨特的觀物方式,再者並視爲他在「馭文之術」的具體手法。《南雷文定》〈凡例四則〉篇中,黃氏自述其文作中,當以敘事之文爲大宗,並寓有彌補正史、印證史識的功能,33尤其像文集中大量的碑銘史傳,往往都是黃氏有意爲文,闡發微言大意的寄託。

黄氏早歲即蒿目時艱,加以有非常人之奇氣才情,復以非常人所必有的遭遇。交相湊泊之下,對於明末清初的亂離之感、憤悱之情,筆端往往寓有發爲迅雷般的快意恩仇。除了與《明史案》之寫作攸關的《行朝錄》十一篇 <sup>34</sup>(即反映南明抗清的碧血丹青史一魯紀年、舟山興廢、日本乞師、四明山寨、永曆紀年、紹武之立、賜姓始末、隆武紀年、贛川失事等作)可視爲敘事兼及議論的珍貴史料之外,《南雷文定》等相關文集中並保留了大量的人物傳記寫作,反映出黃氏個人獨具的敘事理念,是最具探索文道思想的有力佐證。

敘事類的理念,可以《易學象數論》〈原象〉<sup>35</sup>篇中的「臨」、「觀」、「蹇」、「離」四卦爲擬議:

□ 臨卦:似夾畫 <sup>36</sup> 之「震」,八月雷乃非震之時,故曰有凶。本體爲「澤」,加坤其上,乃澤厚水深而甘之象。

<sup>33 〈</sup>凡例〉,《南雷文定》收於楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16。台北:世界書局。

<sup>34 《</sup>行朝錄》與《明史案》關係考,參閱吳光。《黃宗義著作彙考》〈行朝錄考〉14。 台北:台灣學生書局,1990年。

<sup>35 《</sup>易學象數論·原象》,收於《黃宗義全集(九)--天文曆算、象數類》110-124。 浙江:古籍出版社,1993年。黃氏對於六十四卦的詮釋,有許多並不符合一般通行 的解釋,但是卻可以反映出他特殊的觀物方式,對於疏通他在文學創作上的理念, 極有裨益。

△按 <sup>37</sup>: 演因勢監「臨」之理, 消極面的作用爲督飭, 積極 面則在於調護; 監臨得當, 則正義伸張, 並合乎事理, 順乎人情, 方能使人心悅誠服(兌下坤上)。

三觀卦似夾畫之「艮」,天子宗廟之象。本體爲「風」,加 坤其下,是風之培者,故能化及童女。

按:演周瞻遍矚之理,兼有由我來觀察身外事物,也可以將 我作爲被觀察的對象或中心,更可由外而內地反觀自己的身心, 故爾能立身示範並洞明事理,兼有由狹窄之主觀(童觀、闚觀) →審度淮退(觀我生)以身作則(觀我生、觀其生)→政教風俗 之觀摩(觀國之光)的歷程。

三賽卦: 世道之壞, 起於人心, 當賽難之時, 機械爭勝, 天 下皆往而不來,靡然降服,唯君子反身修德,固守名教,有干城 **之象。** 

按: 坎陷當前(山上有水),如何克難匡時,群策群力、共 矢忠貞, 化險爲吉。

三離卦,內卦「日」也,外卦「火」也,兼有心火上炎,進退 失序之象,君子退藏於密,猶火藏於木石而已。

按:由洣惘失措,繼而發憂世傷時的先見之明,誠則明矣, 明則誠矣,(反卦爲坎,爲誠意,離卦則爲明理之意)居中普照, (二爻爲主爻)構成文明氣象。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 「夾畫 | 乃黃氏易學的另一觀卦法,將陰陽相同具相鄰的六爻兩兩合併,會得一簡 化后的卦象,如臨之上五,四三,二初合併后,得一==震卦,亦爲卦中含卦的另一 表示。

<sup>37</sup> 本節各卦按語乃依謝大荒。《易經語解》。台北:大中國出版圖書公司,1992年。 針對各卦之「綜述」大義潤飾而成。

此四卦之擬議,大體構成了明夷待訪、憂患演易的敘事理念,亦符合黃氏格外看重的「敘事之文」以及「詩史」兩者在史觀上的意涵。由潛蟄的「風雷」之象(臨似夾畫之震、觀之本體爲風),面對坎陷之世局,如何曠觀今昔之間的哲理,並爲豪傑人物立傳;是黃氏焚膏繼晷,心火上炎的企圖心。念茲在茲的心靈意緒,不外乎索隱探蹟,探討人心世局紊亂的原委,進而撥亂反正。再加上他博學尚奇之稟具,對於人情世故的觀察及理解也就大異俗見。不僅是有意爲他(她)們在青史上立傳,更屆此馳騁獨特的敘述「視角」,將奇士、異人、貞女、烈婦、忠臣、俠侶等正史上普遍的典範人物,如何創造性地運用敘事觀點,將動態的立體世界(亂離、俗世、風雅、宿命等)點化或幻化。透過前述四卦的擬議,尤以「觀卦」的視角意涵,最能貫穿其他三卦,遂有一由「坎陷(蹇)一監臨(臨)一明理(離)」的觀照歷程,甚能相應於中國敘事學看重的「複合性視角」,構成了「作者」、「敘述者」(文章裡的代言人)和「視角」之間多層次的敘事世界。<sup>38</sup>

黄宗羲在描寫魏子一、陸文虎、陳之問等才士,或武家王征南、俠盜蔣洲等人時,所採行的視角就兼有「我視人」和「我視

<sup>38</sup> 楊義。《中國敘事學》,〈視角篇第三〉。嘉義:南華管理學院,1998年。據楊義的說法,認爲「作者」是在一部作品中幻化出「敘述者」(如紅樓夢之作者與小說中的空空道人、石頭的關係),以及透射出視角的「原點」,由此形成敘事的扇面(限知視角),並帶動視角周轉中形成敘事世界的圓。「限知視角」如第一人稱視角,即是由於此一第一人稱者的廣泛運用帶來特殊的敘事效果,人們的視角自覺意識才逐漸覺醒。而此一限知視角一如「觀」卦之內涵,兼有:1、外審型--即「我」視「人」。2、內省型--即「我」視「我」。3、混合型--混同前兩者。同時又具備幾項重要的信息:1,視角的扇面轉移,往往靠尋找「敘述者」加以確認,借其中人物代言,並從中激發出某種智性的或喜劇式的趣味。2,歷史敘事重視「全知」視角,而由「全知」到「限知」,意味著人們感知世界能把先期表象和繼起的表象,以及把表象和實質相分離,將感知世界的層面變得深邃而豐富。3,由於中國文化哲學的滲透,作者在敘述人生事件時,是帶著一個由傳統文化編織成的「先在結構」(天人之道),貫穿一體,進行視角的流動性,以及開啓的層面。

我」的複合視點,亦即從這些人身上,我們看得到黃宗羲的「影 發舒,生命爲意氣所鼓盪使然,故此時其博學雜藝自然就會偏向 那屬於異端奇詭的方面」, 39 事實上也只有這些正統之外的「偏仄」 之學,才更足以顯示他們特殊且過人的才情。一如黃氏之所以推 尊「豪傑」,表彰諸葛亮、李綱、方孝儒等人從祀道統,即展示 了他在周瞻遍矚下,能走出「闚觀」進而「觀我生」(作者)並 「觀其生」(敘述者)。對於這些人物的快意恩仇,或吟嘯歌哭, 才能有一同情的理解與創造性的詮釋。

如何窮究天地萬物之理則,我們可以進一步考索黃氏看重的 「恆」卦及「益」卦的擬議關係。黃氏言「恆」卦,認爲造化以 「至變」者爲恆,此一恆久之道,亦由擬議「風雷」的三段式歷 程而來:40

| 基本事物 | 符号 | 观念  |             | 基本事物 | 符号 | 观念  |             | 基本事物 | 符号 | 观念   |
|------|----|-----|-------------|------|----|-----|-------------|------|----|------|
| 天・男  | _  | 阳、刚 | <b>&gt;</b> | 雷    | ☳  | 震一动 | <b>&gt;</b> | 雷风   | Ħ  | 恒一久  |
| 地・女  |    | 阴、柔 |             | 风    | ≡  | 巽一人 |             | 风雷   | ■  | 益—增益 |

**恆卦看重的「聖人久干其道而天下化成,觀其所恆,而天地萬物** 之情可見矣。」(彖傳)與「益」卦的強調「與時偕行」,反映 出自然與人事哲理的高層次結合。如「巽」居上位,則可助居下 的雷「震」之聲愈加宏大,傳之久遠,(風雷爲益)。但是黃氏 解釋「恆」象,又突顯「乾坤成毀,不離俄傾」的陰陽變易之道。 如同細睨人事風詭雲譎,仰賴易象在自然推移,以及人間世事相 刀相劚的切身體察,才能相應於易經在自然之道和創造之道上的

<sup>39</sup> 壟鵬程。《晚明思潮》345。台北:里仁書局,1994年。

<sup>40</sup> 陳良運。《周易與中國文字》39,41。南昌:百花洲文藝出版社,1999年。

啓示性。就以上述風雷擬議爲起始,續觀氣象之推移,如風雷之 交錯鼓動,繼而有雷雨之滿盈,寓有「屯」卦之象(水雷屯), 我們可以依循上述的擬議化之理則,推演「自然意象」與「人事 意象」之間的有機連繫。易彖傳和象傳中,已將「天造草昧」之 象和「君子以經綸」的創業維艱加以連繫,但在黃氏〈原象〉篇 中的詮釋,更謂「屯,難之時,淒然有墟墓之象」,<sup>41</sup>將此一卦理 賦予悲情,六爻中兼有豐碑、墓木叢生、孝子嫠婦、取蕭祭脂等 生動而悽惻的情景。已然由意象的隱喻,進而有「六爻發揮,旁 通情也」的人間性。如此一來,六爻的合散屈伸除了義理的架構 外,才別具有種種情感的指涉,而不囿限於符號的排列組合關係 (得意而忘象)。

是以黄氏筆下的義理之文,每多仰觀天文時序之遞嬗及變異(豐、晉、明夷、賁、乾坤)與歷史興亡的世情葛藤。並不忘俯察萬物生陽(中孚、小過)、生陰(咸)的順遂與人世之泰否。並且把握著王弼「明爻通變」中看重的「召雲者龍、命呂者律」的「同氣相求、同聲相應」之道 <sup>42</sup>,故於「既濟/未濟」兩卦釋其爲「一律一呂可以相配」之象,故能謂茍識其情,不憂乖遠,命「宮」而「商應」,睽而知其類,進而能由異中而知其旁通。這就是何以黄氏「恆」卦中論斷的恆久之道,即以「至變」爲宗,其理同然。

## 貳、文道合一的雙構性關係探索

<sup>41</sup> 黄宗羲著(清)。《易學象數論·原象》,收於《黃宗羲全集(九)--天文曆算、 象數類》105。浙江:浙江古籍出版社,1993年。

<sup>42</sup> 王弼(魏晉),樓宇烈校釋。《王弼集校釋》597,600。台北:華正書局,1992年。 案:龍是水畜,雲是水氣,故龍吟則景雲出,是「雲從龍」,比喻爲同氣相求,而 「呂」是陰聲,「律」是陽聲,陽唱而陰和,是同聲相應。

黄宗羲揭示的「反對法」論易以及堅持「序卦」本已俱存之 理則,很能闡明易道變化的三十二對「相反」而又有「次序」的 項列,43就今日的角度加以詮釋,有兩項特點值得關注;其一是闇 合中國敘事學的「雙構性思維」,此一思維的特點從不孤立地觀 察和思考宇宙人間的基本問題 44,通行的思維方式不是單相的, 而是雙構的。這項特點即在六十四卦的排序中,表現得極有哲學 意味,將兩兩相反相成的卦並列,如乾/坤,泰/否;剝/復,既濟/ 未濟等卦,皆以兩兩之間的卦象和卦理在「共構」中形成張力。 〈序卦〉的文字本身亦充滿辯證性的敘述,如「泰者、誦也,物 不可終誦,故受之以否」。「剝者,剝也,物不可以終盡,剝窮 上反下,故受之以復」。

黃宗羲解易的進路格外彰顯此一層色彩,即便是單一卦象的 起於人心,當賽難之時,機械爭勝,天下皆往而不來,靡然降服, 唯君子反身修德,固守名教,有干城之象。」表達出居夷處闲的 因應之道。論離卦則言其中有心火上炎、淮退失序之象,唯「君 子退藏於密,猶火藏於木石」其理同然。再如論損益兩卦則言損 卦之德乃在上與下交相損益者,尤其「損民之疾苦者」方能「不 以天下之富,故上有無家之譽」。而相對的,益卦則言「聖人逆 知後世剝下奉上,民不聊生,不授田養民則上無益下之道」其結 果就是上位者無益下之道,使在下的民胞,損無可損、又復重稅, 驅而納之溝壑的慘狀。就以他所看重的震卦而言,也充滿一致的 色彩,而謂:「雷之在天地間,能生物,亦能殺物」。一方面強

<sup>43</sup> 朱伯崑。《易學哲學史》18。台北:藍燈文化,1991年。

<sup>44</sup> 楊義。《中國敘事學》50。嘉義:南華管理學院,1998年。

調陰不能錮陽,是以萬物之鬱結得以抒解更生。另一方面又狀其聲勢,敘將擊物之際,其聲重濁。若有鬼神憑之,故謂可以殺物。 
45 凡此種種看重整體性和雙構性的把握,顯示了貫通宇宙和人間,進行兩極對立共構的原理,只要鋪寫了其中的一極,就應該有不能忽視另一極的隱然存在 
46 。其二是深刻的影響了敘事作品結構的雙重性, 
47 亦即以「結構之技」,呼應著「結構之道」,簡而言之乃「以道買技」或「技進于道」的文化思維模式,它在深層次上瓦解了作品結構的封閉性,拓展了作品結構的開放性。也就是說唯有當「文學」本身已然不是作爲道的「載體」,而是具有文學本源、本體論的意義,才能進一步探討他的創造性以及藝術性。

45 以上諸卦的解釋,參見黃氏。《易學象數論·原象》3,104-123。收錄於《黃宗義 全集(九)--天文曆算、象數類》浙江:古籍出版社,1993年。

<sup>46</sup> 例如中國人講空間,「東西」雙構,「上下」並稱,講時間,「今昔」連用,「早晚」成詞,論人事,則「吉凶」、「禍福」、「盛衰」、「興亡」,這類兩極共構的詞語,楊義認爲具有民族集體潛意識的意涵,參見楊義。《中國敘事學》50。嘉義:南華管理學院,1998年。

<sup>47</sup> 楊義。《中國敘事學》51。嘉義:南華管理學院,1998年。在六0年代形成西洋結構主義思潮,所謂的結構被視為先驗的存在,並可分為「表層結構」和「深層結構」。前者乃由時序與因果關係支配,是橫向組合的關係。後者則是各成分之間的靜態的邏輯關係,是縱向組合關係。參見劉祥安〈敘述學與中國文學批評〉,收入朱棣霖、陳信元編。《中國文學新思維》547下。嘉義:南華大學,2000年。

<sup>48</sup> 文學本源論,以中國文學理論的特性而觀,乃廣泛地從宇宙、自然、社會的根本規律(道)、人的社會本質、自然本性(德、性)、人的喜怒哀樂種種情感等方面,進行考察,系統地闡明了文學的本質與本源。從而使文學本源論具備了「哲學本體論」的品格。此外,中國的文論家也把文學創作、藝術思維的全部過程,集中概括爲「馭文之術」,即把主觀構想出來的藝術境界,變成人的審美對象的藝術作品的多樣表現形式。正是這樣一個高度抽象而又兼有具體形象的基本概念,集中地表達了道家的宇宙觀、儒家的社會論,也奠定了中國文學理論中本體論的基石。詳見成復旺等。《中國文學理論史——先秦兩漢魏晉南北朝時期》緒言,21,22。

如以黃氏的易學觀點而言,文與道的特點如同陰陽兩儀的雙 構性,「生則俱生,無有次第。」乃在尋找「結構」的生命形態, 而非純粹就馭文之術的角度來看作品的形式;49就以「無妄」卦爲 例,本卦取「雷」(震)行「天」(乾)下之象,意謂雷乃承天 而動,故能鼓盪勃然之生機,最主要的表現出天道之於萬物既可 生成,亦能宰殺的相反相成之象。除了說明天道的直誠無僞的意 義外,也能啓發人間境遇的意外變化。<sup>50</sup>這一點在黃氏觀來,則以 「五穀」爲擬議的具體形象:「天下之無妄者,莫如五穀,春稼 秋穡,時候不爽。或不幸而遭旱澇,則無所用其耕獲菑畬。」五 穀的命運尚且如此,如何趨吉避凶之道,也就成爲人之常情。黃 氏在擬象議交之際,乃主張與其「涿妄洣復,喪其固有」的本末 倒置,還不如「置身於榮枯得喪之外,而後能無妄。」51由此可見 擬議之道的內涵及外延極爲豐富。黃宗羲在進一步「序卦」和「反 對」法的立場上,將經文中本具的「敘述」和反卦的「理則」合 觀,易經中相應於陰陽兩極的「雙構性」思維,即可昭然若揭:

卦之體,兩相反,爻亦隨卦而變。顧有於此則吉,於彼則凶; 於彼則當位,於此則不當位。從反對中明此往來倚仗之理,所謂 兩端之執也。行有無妄之守,反有天衢之用;時有「豐」亨之遇, 反有羈「旅」之凶。是之謂「卦變」,非以此卦生彼卦也,又非

49 楊義。《中國敘事學》37-43。嘉義:南華管理學院,1998 年。楊義指出「結構」一 詞,在西洋敘事學本屬名詞,但楊義就中國詞源的考察而言,指出它當爲「動詞」, 或具有「動詞性」。事實上在作者的「先在結構」和已完成的「文本結構」之間存 在著對應、錯位的張力。

<sup>50</sup> 參見朱維煥。《周易經傳象義闡釋》187。台北:台灣學生書局,1993年。

<sup>51</sup> 黃宗義。《易學象數論·原象》3,112。收錄於《黃宗義全集(九)--天文曆算、 象數類》浙江:古籍出版社,1993年。

#### 以此爻換彼爻也。52

藉由兩兩相反相成的反對卦義,並且進一步納入整體的 32 對 序卦的項列之中。於焉整體的易學結構由天地(即乾坤卦),生 萬物,繼之以「屯」「蒙」開展,乃至於人事供需方面的「否」 「泰」以迄「萃」「升」……「中孚」有信……下迄「既濟」「未 濟」之象,儼然將人事變遷的結構一體呈示,並閣合宇宙人事的 規律。不僅如此,黃氏在探討總象之法時,並保留漢儒的「互體」 卦) , 將卦中之爻的旁誦他卦的特性, 視爲是符合此一結構的變 化之道。認爲互體說易,無一字虛設,「若棄互體,是聖人有虛 設之像<sub>1</sub>。53〈說卦傳〉中已有乾爲馬,坤爲牛等諸多綜合連繫的 比喻,豐富了卦爻的聯想。以確立易的仿效道體與呈示性語言的 特性,54對於文學的敘事結構,啓發至深。在創作的意匠構思,以 及掌握人情事態的摩寫,提供了一個以道貫技,並將卦爻之間的 各種結合及連續開展的潛在結構,賦予了最大的可能性;亦即疏 通了創作的本源,提醒作者在下筆構思之際,應該要具備形上而 整體的照察,如此一來才不會執意於某一特定的意識及題材,壟 斷了一切創造的可能性。對於取材和創作意識上的偏執皆不是女

52 黃宗義著(清)。《易學象數論·卦變一》2。收錄於《黃宗義全集(九)--天文曆 算、象數類》54、55。浙江:古籍出版社,1993年。

<sup>53</sup> 黃宗義著(清)。《易學象數論·互卦》2。《黃宗義全集(九)--天文曆算、象數類》83、84。互體本爲漢代易學術語,以互卦之象,推究卦爻辭的方法,以據此解經。

<sup>54</sup> 陳良運分析易經偏重的「形象」和「意象」思維,就「原始思維」的理論(法學者 列維·布留爾提出)的角度而言,乃表現出「呈示性語言」的特點,亦即用語言的 方式將想要表達的對象之「可畫」的和「可塑」的因素結合起來。參見陳良運。《周 易與中國文學》144-145。南昌:百花洲文藝出版社,1999年。

學的本相,亦非向上(道)認取共源的創浩精神。文道關係的論 證旨在揭示文學本源的看法,乃試圖將文學觀念建基在整體的昭 察之上,亦即對文學作一番超越而整體的思考。55

中國文論中的「原道」說和「載道」說,在這一理解上,就 有了不同的意義,劉勰的原道設雕根植於人文立論,而較重自然, 不局限於儒家之旨。但唐代之後的古文運動者,則狹其範圍,成 爲儒家的論旨,兩者在意識和題材的側重上有明顯的差異,郭紹 虞認爲此爲由「原道」說漸漸成爲「載道」說的歷程。56而王更生 則以文學的「涌性」和「別性」,疏涌此一分野,認爲就文學的 「誦性」而論,文學的本源當爲「自然」,劉勰所「原」的「道」; 即爲此義,證諸世界文學的通則亦可成立。而就「中國文學」的 「別性」而言,則當以「經典」爲其本源,是以劉勰並舉〈徵聖〉 及〈宗經〉二章,以與〈原道〉篇相輔相成,將自然之文與人爲 之文,得以合理的安頓。57

對於滿懷情悱激越之情的黃宗羲而言,文學本源的疏誦去 礙,無疑的正是他責無旁貸的企圖心所在。無論是取材、命意、 構思經營、文與道的關係,都不外平建立在一個宏觀而整體的照 察。他在論咸卦時指出了「自有此身,不能離感應,僞往則僞來、 誠往則誠來, 思慮才動、肺肝已見, 無一而非感也。」將咸卦交 感鼓盪的意涵,加以揭示。再者,就咸之「反卦」爲恆卦而觀, 他即慨言,吾人畢生與浩化相刃相勵,卻仍不能跳脫飲食男女之 局限,不知天地久常之道「造化以至變者爲恆,人以其求恆者受

<sup>55</sup> 李正治〈疏通文學的本源〉,《中國詩的追尋》6,7。台北:業強出版社,1990年。

<sup>56</sup> 郭紹虞。《中國文學批評史》上卷,230。台北:文史哲出版社,1990年。

<sup>57</sup> 王更生。《中國文學的本源》6,8。台北:台灣學生書局,1998年。

變。茍知乾坤成毀,不離俄頃,則恆久之道得矣。」<sup>58</sup>可見唯有立足於形上而整體的照察,才能如實的洞鑒文學創作的何以新變代雄、何以歷久彌新之道。這一層面的闡釋,在他進一步區別「一時之性情」以及「萬古之性情」的論點上,我們在後文將有更完整的說明。

關於創作者在意識及題材表現中偏執的實例,我們可回歸到明代復古運動,像前後七子徒以「格調」的高古爲習尚,或者如唐宋派、公安派和竟陵派,只能側重單一風格的揭示,並且互爲標榜的現象中,得到印証;顯然這些進路都不能有效疏通這一實存的問題,在黃氏的文道思想的判準之下,即是「文」與「道」分途,未能「擬議以成其變化」。對於人情世故的「習心幻結,俄傾銷亡」之緣由,以及人世、史運中「往來倚仗之理」都未能洞鑑幾微,遑論天地恆常之道的如實把握。

那麼黃氏又如何在他的理論中,解決此一文學史上既存的盲點?筆者認爲有必要借重黃氏在宋明理學上的定位,作一番嶄新的衡定。首先針對「道」的無方所、無定形,唯變所適的性質而觀,劉蕺山認爲易經中的象、爻、卦,實乃人心所杜撰,主要在於體現道體的創造性,而有「盈天地皆道也」的命題,認爲物我無大無小,方能體現道理之兼容並蓄 59。他在〈子劉子學言〉一作中,則進一步主張「離器而道不可見。故道器可以上下言,不可以先後言」。「類萬物而觀,心亦體也,而大者不得不大,大

<sup>58</sup> 黄宗羲著(清)。《易學象數論·原象》卷三,《黃宗羲全集(九)--天文曆算、 象數類》114。

<sup>59</sup> 黃宗羲著(清)〈子劉子學言〉,收於《黃宗羲全集(一)--哲學、政治思想》303。 台北:里仁書局,1987年。

無以分於小也,故大統小,小亦統大 60 。「此理一齊俱到,人 與物亦復同得此理, 直是渾然一致, 萬碎萬圓, 不煩比擬, 不假 作合, 方見此理之妙 61 1。這一系列密切綰合的論點, 種種大/小、 道/器、人/物等對立的概念,顯然針對歷來前儒的支離之說有所批 判;另一方面亦成爲梨洲心學的重要淵源 <sup>62</sup>,添攝了兩人「盈天 地皆心也」——「盈天地皆氣也」——甚至「盈天地皆物也」等 命題。在「理一」與「分殊」之間,「氣」之凝聚爲「物」,「物」 之本體爲「理」;這一切都得通過心的作用而形著,繼而有千彙 萬端的變化。

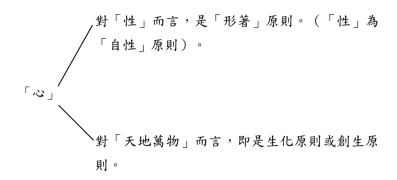
所謂的「形著」原則乃爲宋明理學中探討「盡心以成性」的 基本命題,衍爲理學內部分系的一大關鍵,而有「心性合一」(象 山、陽明),「心性分立」(程頤、朱熹),以及「以心著性」 (胡五峰)三大義理之系統 <sup>63</sup>。據牟宗三之衡定,劉蕺山之學當 以遙契胡五峰之學旨,而重新彰顯「以心著性」一系的全體大用。 針對「心體」與「性體」而論「形著」原則,牟氏判定有如下的 關係:

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> 黃宗羲著(清)〈子劉子學言〉,收於《黃宗羲全集(一)--哲學、政治思想》305。 北:里仁書局,1987年。

<sup>61</sup> 黃宗羲著(清)〈子劉子學言〉,收於《黃宗羲全集(一)--哲學、政治思想》306。 台北:里仁書局,1987年。

<sup>62</sup> 劉述先。《黃宗羲心學的定位》103,注72條。台北:允晨文化出版,1986年。

<sup>63</sup> 牟宗三。《中國哲學十九講》414。台北:台灣學生書局,1983 年。指出:「性」 是本有的、先天的,但卻是潛伏的。由潛伏的變成實現的而呈現出來,須靠「盡心」。 此即所謂「盡心以成性」。這個觀念是張橫渠首先提出來的,與孟子的路子有關。 但孟子説「盡心知性」,而非「盡心成性」。「盡心知性」是從心上説性。但在濂 溪、橫渠、明道、五峰、蕺山,都是心性分設。爲什麼呢?因爲他們是由中庸、易 傳開始,先講道體,再講性體,然後向内返,講心體。這三種態度就決定了三個系 統。亦即宋明理學上「心性分立」、「心性合一」、「以心著性」的分判。



知天地宰萬物以成性,「成性」是形著之成,非本無今有之成(即因心之形著而使性成其爲真實而具體之性也。)牟氏此說是由《中庸》、〈易傳〉之以「於穆不已」之天命之體言性,而復歸於孔孟者所應有之義 <sup>64</sup>,在疏通宋明理學既存的分系問題上,極爲精闢,以此脈絡而觀,對於以心著性的關係,黃宗羲的論點即表現的十分明確:

性是空虛無可想像,心之在人,惻隱、羞惡、辭讓,是非,可以認取。將此可以認取者推致其極,則空虛之中,脈絡分明, 見性而不見心矣。如孺子入井而有惻隱之心,不盡則石火電光, 盡之則滿腔惻隱,無非性體也。<sup>65</sup>

將此可以「任取」者「推致其極」,即在於闡明因心之形著, 而使性成其爲真實而具體之性也。黃宗羲在〈馬雪航詩序〉中進 一步以性情論詩,揭示出創作之道,當以「知性」爲先,區分「萬 古之性情」和「一時之性情」,及通達於人性與物性之同異。「夫

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> 牟宗三。《心體與性體》2,447。台北:正中書局,1981年。

<sup>65</sup> 黃宗羲著(清)。《孟子詩說·盡其心者章》,收於《黃宗羲全集(一)--哲學、 政治思想》148。台北:里仁書局,1987年。

人與萬物並立於天地,亦與萬物各受一性,如萬桂之性辛,稼穡 之性甘, 鳥之性飛, 獸之性走, 這些都是萬物所天賦的專一之性, 一如人之性爲不忍。是皆爲後者。<sup>66</sup> 黃氏主張確認「萬物有萬性, 類同則性同一仍一秉其內在一元論的觀點,反對程朱系的理氣說: 「晦翁以爲天以陰陽五行化生萬物,而理亦賦焉,亦是兼人物而 言,夫使物而率其性,則爲觸爲嚙爲蠢爲婪,萬有不齊,亦可謂 之道平? , , 認爲此係在人性與物性之間沒有確然之分殊, 也無 法類同相感。同時他也反對一般儒者「以鏡爲喻」,認爲鏡是無 情之物,有「空寂言性」的弊端。在他的系統中,認爲由人性到 萬物之性,有一刊削歷程,一如「吳斂越唱」,怨女逐臣,觸景 感物,評其所不得不言,這些都只能算是「一時之性情」。只有 孔子刪之,以合乎興觀群怨,思無邪之旨者,這些才算是「萬古 之性情」。亦即先當明瞭人與物各自的性情,並以層次屬性類同 於道之規律者,彼此可類同相感,方能在詩中將性情的「全義」 (即萬古之性情,孔子之性情),涵蓋與彰顯一時、一地、一人、 一物之「偏義」(即一時之性情)。

黃氏屆此論斷道與性情的關係,當以知其「自性」爲原則: 「故自性說不明,後之爲詩者,不過一人偶露之性情。」而知性 者,則能以詩文「形著」這些對象的潛能及特性:「知性者,則 吳楚之色澤,中原之風骨。燕趙之悲歌慷慨,**盈天地間**,皆惻隱

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> 黃宗羲著(清)〈萬公擇墓誌銘〉,《黃宗羲全集(十)--南雷詩文集》503、504。 浙江:古籍出版社,1993年。指出:余老而無聞,然平生心得,爲先儒之所未發者, 則有數端。其言性也,以爲陰陽五行一也,賦於人物,則有萬殊,有情無情,各一 其性,故曰各正性命,以言乎非一性也。程子言「惡亦不可不謂之性 | 是也。狼貪 虎暴,獨非性乎?然不可以此言人,人則惟有不忍人之心,純粹至善,如薑辛荼苦, 賦時已自各別,故善言性者莫如神農氏之《本草》。

之流動也,而況於所自作之詩乎?」<sup>67</sup>由此觀之,像歷來傳頌的變風變雅,以及感人至深的詩文之作,都可以說是與時推移,與道晦明的關係。他在〈陳葦庵年伯詩序〉中即指出詩之爲道,從性情而出。以及倘使風雅不變,則「詩之爲道,狹義而不及情,何以感天地而動鬼神乎?」<sup>68</sup>那麼真正能夠體現「文道合一」理境者,必定能知其自性,故能在文作中充分寓情託意,獲得千古共鳴。

透過上述的解析,我們進一步審議「文」與「道」的關係, 也猶如「心體」與「性體」的分疏,而有「文以載道」、「文以 貫道」以及「文道合一」三種型態。<sup>69</sup>黃氏顯然吸收了蕺山學的底

67 黃宗義著(清)〈馬雪航詩序〉,《黃宗義全集(十)--南雷詩文集》91,92。浙 江:古籍出版社,1993年。

劉勰之後,文道關係的分合或孰先孰後的本末輕重關係,變得錯綜複雜。然而由「明道」以迄「載道」說這一脈絡顯然形成一強勢的體系,並與唐宋之際的古文運動及宋代理學關係至深。無論是盧藏用的「文以貴道」,視陳子昂乃道喪五百年來,繼起斯文的人物,王通的「文以貫道」,認爲「學者博誦云乎哉,必也貫乎道:文者苟作云乎哉,必也濟乎義。」乃視爲文之道,作者實有責無旁貸之重責大任。唐代韓愈揭示的「道統」觀、柳宗元的「輔時及物爲道」,已然將文道關係,視爲文學思想的共同淵源,他則以繼承斯道爲已任,慨然以古文運動,作爲銜接此一「道統」之傳。

理學家論文,則視道爲教本,文爲道用,程頤尚且謂「文以害道」,已然採「重道輕文」的路向,故爾周敦頤揭示了「文以載道」之說,遂爲此一系統的態度作一鮮明的定位,即便是理學家中,尚能以文學藝業擅場的朱熹,也只能試圖折衷的提出「文從道中流出」的籠統見解,儼然成爲理學家論文的普遍視觀。

上述文道分合的現象,箇中反映的本質問題,郭紹虞作了一較深入的剖析,認為唐人論文以古昔聖賢的「著作」爲標準;宋人論文以古昔聖賢的「思想」爲標準。以著作爲標準,所以雖主明道,而終偏於文,正可看出唐人學文的態度。所以唐人說文以貫道,而不說文以載道。曰貫道,則是因文以見道,而道必藉文而始顯。文與

<sup>68</sup> 黃宗羲著(清)〈陳葦庵年伯詩序〉,《黃宗羲全集(十)--南雷詩文集》45-47。 浙江:古籍出版社,1993年。

<sup>69</sup> 溯源於荀子的「文以明道」說,除了與《禮記》中的教化觀相連屬可視爲「文以載道」觀的前身,嗣後,劉勰編撰《文心雕龍》體系中,即試圖將「原道」、「宗經」、「徵聖」的三大論題,合而陶鑄之,是爲「文道合一」觀的奠基者。

蘊,亦即因文之形著而使渞成其爲直實而且體之渞也,渞至此, 才能說真正的成其爲道。同理文對道而言,倘能掌握「形著」原 則,則之於天地萬物而言,亦可爲「生化」原則或「創生」原則, 對於文學本源的把握以及創作表現上的統體照察,即能遊刃有 

文與道兩者如何有機而整體結合的要點,他在〈李杲堂先生 墓誌銘〉中,即明確地指出了「道、學、法、情、神」五大要項 的論點:

文之美惡, 視道合離, 文以載道, 猶爲二之。

聚之以學,經史子集。

行之以法,章句呼吸。

無情之辭,外強中乾。

其神不傳,優孟衣冠。70

在此揭示之中,他認爲五者不備,不可爲文,那些隨人俯仰, 沒有真知灼見的文章,只能算是「野人題壁」一格,何足道哉。 由他的觀點看來,顯然「文道合一」的理則結構,應該是一個開 放而有機的結構,涵括了經史博洽之學統以及文章自身的法度技 巧,再加上他所側重的至情觀點:「稱情而出,當其意之所之, 前無古人,後無來者,既不顧人之所是,人之所非,並不顧己之 所是所非,喜笑怒罵,皆文心之泛濫。如是則文章家的法度,自

道顯有輕重的區分,而文與道終究看作是兩個物事。所以雖亦重道而仍有意於文。 至於北宋,則變本加厲,主張文以載道,主張爲道而作文,則便是以古昔聖賢的思 想爲標準了。參見郭紹虞。《中國文學批評史》上卷,4-5。台北:文史哲出版社, 1990年。

<sup>70 〈</sup>李杲堂先生墓誌銘〉,《南雷文定》,詳見楊家駱主。《中國文學名著第六集》 第16,121。台北:世界書局。

有不期合而合者」<sup>71</sup>彼此相互鎔裁,遂能不受世風習染之影響。然而文章的「傳神」與否,又當與「道」相結合,亦即前述的「形著」原則。就其爲文之特點而言,他又兼有「以古文爲時文」,以及「以小說爲古文辭」的現象。於詩作方面,又不受宗唐法宋的囿限,標舉以詩爲史、以議論爲詩,自闢谿徑,不拘一格。

這些文體與性質之間互爲錯綜複雜的表現,並不是黃宗義無視於文學分門別類的規範,而是體現出他個人理想的文學視界。 黃宗羲這種廣闊的文學視界,又可與本文上述的文學本源論中, 強調超越而整體的照察,可避免創作者在意識和題材上,壟斷了 一切創造的可能性攸關。尤其黃氏對於前述易象中「咸感」與「恆 常」之道那種鍥而不捨的探索,我們可以進一步認爲所有的這些 文著及作品,雖體類風格不一,卻都存在著一種「深層的共同性」。 72 這一層共同性的理解,學者張亨指出乃是由他標舉的「道猶海 也」、「學術之不同,正以見道體之無盡」,以及「窮天地萬物 之理,即在吾心之中」等相關的前提中批導而來。儼然形成了他 在評騭文作高下優劣的基本要求。用他自己的話來說,這意義指 謂的是人的性情,也就是「心之所明」的境界:

<sup>71 〈</sup>山翁禪師文集序〉,《南雷文定·後集》1。詳見楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16,7台北:世界書局。

<sup>72</sup> 張亨〈試從黃宗義的思想詮釋其文學視界〉,《中國文哲研究集刊》第4期:199。 1994年。張亨在綜考黃氏論文的文學境界中,引述了加達默爾。《真理與方法》。 台北:時報文化出版,1993年。一書中論及所有文著作品之間,都存在一種深層的 共同性的觀點,認爲與黃氏特具的文學視界,值得彼此參照。

所謂文者,未有不寫其心之所明者也。心苟未明,劬勞惟悴 於章句之間,不渦枝葉耳。無所附之而生。故古今來不必文人始 有至文,凡九流百家以其所明者,沛然隋地湧出,便是至文。<sup>73</sup>

在這裡張亨認爲他是用「心之所明」這個觀點把「文」的概 念統合起來。無論是對「自我的發現」,或是對「世界的揭露」, 都可說是任何一種文的共同趨向。<sup>74</sup>無此「所明」的必然不是至文, 有此「所明」則一定會自成一家之言。

黃宗羲所謂的道,都是從心體會,有得於己的。郭紹虞即認 爲包括了思想、哲學與人生觀,都稱的上是「道」的指涉。75 這裡 **牽涉到黃宗羲在審視「表層」文學書寫之領域,不斷呈現出徒分** 畛域,遺道日遠的窘況下,他不得不透過文論及創作的立場,傾 向於將文學之思考轉入潛存的「深層結構」<sup>76</sup>。就中國敘事學的底 蘊而言,當以「結構之道」貫穿「結構之技」的思維方式,亦即

<sup>73 〈</sup>論文管見〉。《南雷文定·三集》3。詳見楊家駱主編。《中國文學名著第六集》 16,59-60。台北:世界書局。

<sup>74</sup> 張亨由黃氏「盈天地皆心也」的命題中,以及黃氏論文看重文的共同潛在意義這一 特點,推論出他實有「盈天地皆文」的傾向,表現在對於自我的發現或是對世界的 揭露,都可以説是任何一種文的基底。參見張亨: 〈試從黃宗羲的思想詮釋其文學 視界〉,《中國文哲研究期刊》第4期:193、194。1994年。

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> 郭紹慮。《中國文學批評史》下卷,763。台北:文史哲出版社,1990年。

<sup>76</sup> 由結構主義導出的敘事學,特別針對小說的「故事」(作品中抽取出來的依時間順 序和因果關係重構的一系列事件,包涵參與者)以及「本文」(即作品從第一個詞 到最後一個詞的全部話語,乃具有一定釋義之潛在可能性符號鏈,包括了表述與被 表述兩個方面。)就「故事」而言,乃涉及了「表層結構」(以橫向組合,由時序 與因果關係支配)與「深層結構」(即各成分之間的靜態的邏輯關係,是縱聚合關 係)。就「本文」(text. texte)的探討,則牽涉了「時間」的時序、跨度及頻率。如 果把故事稱爲「第一敘述層」,則文本即爲「第二敘述層」。此外,故事在本文中 是通過「敘述者 | 用「話語 | (誰在感知和誰在講述兩方面),構成某種「視角 | 的媒介傳達出來。參見朱棣霖、陳信元編〈敘述學與中國文學批評〉,《中國文學 新思維》下册,547、556、558,嘉義:南華大學,2000年。

以「顯層」的技巧性結構,蘊含著「深層」的哲理性結構,才能 體現出作爲敘事作品結構之雙重性<sup>77</sup>。

黃宗羲在這一方面開啓的義理型態,對於文道合一理論架構的確立,方能有效擺脫「擬古主義」式的困境,繼而提出如何疏通「文學」本源與「道」之創造性的張本。在前述的剖析中我們得以清楚的界定:「文」一文爲「形著」原則及「道」一道爲「自性」原則,<sup>78</sup>就中國敘事學的觀點而言,乃將「結構」視爲一個過程,當成生命的投入以及人與天地之道的一種框架性的統合,並且寓有將「敘事結構」呼應「天人之道」的寫作意圖 <sup>79</sup>。文與道兩者的合一,是超越辨證的綜合,一如黃氏將性情由「一己」的性情,提舉爲「萬古」的性情,這一思維傾向,頗能展現出融攝法、理於一的企圖心。<sup>80</sup>

黄氏的文史著述,整體而言概以敘事類爲大宗,他在個人畢 生文學創作的代表作《南雷文定》凡例中,自謂:「余多敘事之 文,嘗讀姚牧菴元明善集,宋元之興廢,有史書所未詳者,於此 可考見。然牧菴明善,皆在廊廟,所載多戰功。余草野窮民,不 得名公鉅卿之事以述之。所載多亡國之大夫,地位不同耳,其有

<sup>77</sup> 楊義。《中國敘事學》,51。嘉義:南華管理學院,1998年。

<sup>78</sup> 牟宗三。《道德的理想主義》,270。台北:台灣學生書局,1992 年修訂板七刷。

<sup>79</sup> 此一論點乃結合前述牟氏「形著」說,以及楊義論文道關係的「雙構性思維」說,參見《中國敘事學》41~51。南華管理學院出版。楊義與龔鵬程咸認爲西方的結構主義敘事理論,乃以「語言學」爲優勢領域,而中國敘事理論(敘事學)當以「史學」(歷史的書寫活動,史文的敘事功能)爲優勢文體,文史相通的結果,也奠定了中國敘事學(文字—文學—文化)一體性和陰陽變異的雙構性思維。詳見楊義。《中國敘事學》導言:6,7。結構:38,39。嘉義:南華管理學院,1998年。以及龔鵬程。《文化符號學》278,279。台北:台灣學生書局,1992年。

<sup>80</sup> 參見龔鵬程。〈論法〉,《詩史本色與妙悟》229、232、301。台北:台灣學生書局, 1993年。

裨於史氏之缺文一也。」觀其《文定》中所收錄的作品。兼有義 理、經世、考証、小品抒情等系列81;對於敘事文體的兼容並蓄, **曾**有他的企圖心。這一特點同於中國敘事之作並非先有文類概 念,繼而才有流衍變化(如西方的神話傳說—史詩悲劇→羅曼司 →小說)的歷史渦程。反而是敘事之作經渦灣長的發展,在出現 豐富的文體和典籍之後,才以敘事作爲文類,加以貫穿及整合。 再者,他在這些敘事之文中,秉持前述的「知性」旨趣,試圖將 這些人事層次及屬性,彼此感盪及「形著」,尤其兼具了「歷史 **敘事** 和「小說敘事」的雙重手法。

黄氏個人的文史作品中,顯著的學案式思維及治學取向,以 及碑文、墓誌、行狀等類別的著作,多有個人情志及史觀的心血 寄託;序、記等類更作爲抒發其文道思想的張本。統合觀之,與 中國敘事學的開展皆奠基於歷史敘事爲主要旨趣,即「歷史敘事」 和「小說敘事」一實一處,互爲影響的雙構性思維並行不悖。據 楊義的考索,諸多新舊文體的交錯,諸如歷史類中的「學案體」 即與編年、方志、紀傳、紀事本末、綱目、會要等各體交錯興起, 互相補充。小說類中雜史、雜傳,又能與志怪志人、傳記話本、 筆記章回彼此滲透,在不同的社會層面和文學層面發展 82。黃氏 個人的散文創作,也喜於以小說爲古文辭,例如:〈陸周明墓誌 銘〉、〈王征南墓誌銘〉、〈萬里尋兄記〉、〈豐南禺別傳〉、

81 《南雷文定》前集 11。後集 4。附錄 1。(凡例)一文詳見《南雷文定》卷首,收 於楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16。台北:世界書局。

<sup>82</sup> 楊義。《中國敘事學》16-17。嘉義:南華管理學院,1998 年。此外如有韻之「文 | 中如誄碑不排除敘事,無韻之「筆」中,史傳本重敘事;而介於文、筆之間的雜文, 諮隱也多敘事筆墨,不僅上溯《文心雕龍》和《文選》如此,下迄清代桐域派姚鼐 編《古文辭類纂》時,所列傳狀、碑志、雜記類,均屬敘事一門,可考見中國敘事 文類的歷史並沒有西方那種鮮明的「階段性」,而是採取多種文體並存的特殊型態。

〈行朝錄‧賜性本末〉等、實爲明代傳奇小說對傳記文學滲透的 時風,黃氏將兩者的特性予以結合,以增益文學敘述的感染力。 他認爲小說家的手法有助於文作的神韻及感染力:

敘事須有風韻,不可擔板,今人見此,遂以爲小說家伎倆, 不觀晉書南北史列傳,每寫一二無關係之事,使其人之精神生動, 此頰上三毫也。史遷伯夷、孟子、屈賈等傳,俱以風韻勝,其填 尚書國策者,稍覺擔板矣。<sup>83</sup>

黃氏此論,乃嘲諷「擬議不化」(即擔板之敘述)者,共同的盲點多爲「動將經文填塞,以希經術」之流、或世俗之調「即有議論敘事,敝車贏馬,終非鹵薄中物」,都不能將文章寫好,遑論言之不文,不能行遠。相反的如能「擬議以成變」者,敘事能兼具小說家之觀點及視角,以及畫家造型賦彩的心領神會(即顧愷之善畫人像,特別以頰上三毫得其神韻),必能得其風韻(即繪畫上所謂之氣韻生動)。不僅如此,他的敘事觀點,已經隱然有把「歷史敘事」(如史記、晉書等正史)與「小說敘事」兩相契合之思維取向。這一擬議之特徵,雖不免爲正統之古文家視爲未得雅正 84(即以小說爲古文辭之毛病),卻無疑之成爲黃氏文道合一思想中,極爲重要之敘事理則結構。遠非一般古文家一味的徒以謀篇、鍊句、章法開闔、或起承轉合的「馭文之術」所能規範。特別是以「風」「雷」取象,擬議文道開闔的創作訴求,最能突顯黃氏個人濃烈的敘事色彩,值得觀瀾索源,深入剖析。

<sup>83 〈</sup>論文管見〉《南雷文定·三集》3。詳見楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16, 58-60。台北:世界書局。

<sup>84</sup> 李慈銘等清代古文家即批評黃氏爲文「鮮採擇,才情爛漫,時有近小説家者,望溪 (方苞)謂吳越間遺老尤放恣,蓋指是也。」詳見李慈銘。《越缦堂讀書記》,〈南 雷文定、南雷文約〉中冊,724。台北:世界書局,1975年。

# 三、擬議「風」「雷」的文學意涵及其錯綜變化

黃宗羲身值明清世代交替的幃幕之下,「文學」的視野顯然 己經不再只是「純文學」的單一脈絡,或是「雜文學」的籠統概 括;而是進一步地綰結著更爲曲折的心緒,以及多樣而繁複的審 美要求。誠如成復旺等論者,咸以黃氏的詩文理論,當界定在「回 顧、總結、求變」的此一重大階段 85。特別是在明清之際典範轉 移歷程之中,黃宗羲的文學思想,就格外具有蓄勢待發、積健爲 雄的意義。

文章所以能「歷劫而不朽」者,此即黃氏所推崇的天地「至 文」;就他的元氣觀的宗旨來談,一般文論中的「文氣」和「才 氣,之歸宿處,正是所謂「能折困其身而不能屈其言」的天地元 氣,亦可名爲「寓理之氣」86,並綰合著「擬議風雷」的命意,在 憂患之際,陽氣萌生,寓有生生大義。例如他推崇其弟黃澤望的 文章 「 蓋天地之陽氣也。陽氣在下, 重陰錮之, 則擊而爲雷; 陰 氣在下,重陽包之,則搏而爲風。」<sup>87</sup>黃氏明白的揭示以其弟黃澤 望的文風作爲風雷之文的典型,可視爲天地不朽之元氣。在〈縮 齋文集序〉中,他更進一步具體分析了由元氣之分疏而有陰陽二 氣,在不同情勢下,相互搏擊而產生的兩種性質不同的文學。其 一即是黃宗會(字澤望,宗羲之弟),以及宋代广國之後的遺民謝翺

<sup>85</sup> 成復旺、黃保真、蔡鐘翔。《中國文學理論史—明清鴉片戰爭時期》112。台北:洪 葉文化事業有限公司,1994年。

<sup>86</sup> 張亨:〈試從黃宗羲的思想詮釋其文學視界〉,《中國文哲研究集刊》21-22。1994 年,第4期。

<sup>87</sup> 黄宗羲著(清)〈縮齋文集序〉,《黃宗羲全集(十)--南雷詩文集》12。浙江: 古籍出版社,1993年。

等爲代表「陽氣」所鍾的清剛之文。這類作品是「陽氣在下,重 陰錮之」的時代產生的,即是擬議爲「雷」的例證:

商之亡也,〈采薇〉之歌,非陽氣乎?然武王之世陽明之世也。以陽遇陽,則不能爲雷。宋之亡也,謝皋羽、方韶卿、襲聖予之文,陽氣也,其時遍於黃鐘之管,微不能吹纊轉雞羽,未百年而發爲迅雷。元之亡也,有席帽、九靈之文,陰氣也,包以開國之重陽,蓬蓬然起於大隊,風落山爲轟,未幾而散矣。

這裡的「陽氣」、「重陰」,是借用《易經》「震卦」中的意涵。八卦中的震卦乃由二陰一陽代表雷,震卦是二雷相重的取象。黃宗羲用「陽氣」代表社會正義、民族正氣,用「重陰」代表異族建立的王朝統治(如蒙古族建立的元朝、滿族族建立的清朝)。「陽氣在下,重陰錮之」,在高壓情勢下產生的民族正氣的交學作品一「陽氣」,一如在「嚴多」之際,儘管它氣息微弱得好像連最輕的東西也吹不動(如偵候節氣之用的 12 律管中的葭灰),但卻在高壓下自覺的積蓄力量,進行著看似無聲卻爲「元氣」蓄勢待發,一旦擊而爲雷,則具體展現出發聾啓瞶的金石之作。第二種情況,即作品的性質也屬「陽氣」,也表現了正義,雖無「重陰錮之」,反而遇到了「陽明之世」一「以陽遇陽,則不能爲雷」。像商朝滅亡以後產生的〈采薇〉之歌,也屬陽氣,但遭逢了周武王治理的「陽明之世」;因此就欠缺必然的理據,來作爲凝聚民心成爲反抗的力量,其結果就流衍爲暫時的遺民習尚,並不能激起任何壯闊的波瀾。

在這裡黃宗羲運用了易傳的擬議思維來闡示文學的本源論, 亦即綰結了「自然之道」和「創造之道」的文道理則。對於變革 的要求,也就同時考慮了作者與作品的性情結構,以及當時外在 大環境的政治、人心結構,試圖進行一個有機而整體的考察,88 我們進一步就擬議爲「風」的理則而言,他把表現這種愚忠思想 及行為的文學作品的性質定為「陰氣」。例如元朝滅亡後,席帽 山人王逢、九靈山人戴良等人的作品判爲「陰氣也」,像這些人 在入明以後, 屢拒徵召, 甘作遺民。就整體理則而觀, 他們的作 品表現的思想雖然一時能在陰暗的隧道裡捲起一陣風來,但他指 出「風落山爲蠱」(《易·蠱》上卦爲艮乃山,下卦爲巽爲風。 擬議賢者在上;在下爲風,爲柔,比喻君王之教令。山下有風, 乃指腎人在位,以德化民)在腎者當政,以德化民的情況下,擬 議爲「風」的理則在大環境中也無所作用,就會很快消散了。

由此可見,黃宗羲把文學的本原抽象爲「天地之元氣」,並 把不同社會內容的文學作品的本質,概括爲陰、陽二氣的雙構性 思維,不僅是以哲學的語言歸納文學創作與社會現實中矛盾的關 係,更集中體現了一個時期的文風,無論是擬議爲「雷」或擬議 爲「風」,都以闡明文學創作是否得以「形著」一整個時代的精 神面相,來作爲他在宏觀整體文道關係上,一套體用兼備的思維 模式。

黃宗羲以「風雷」的自然界現象,除了作爲他個人文學思想 的具體象徵之外,在易學整體的規律中,風雷的命意又同時兼有 「擬議以成其變化」的旨趣,對於文與道的雙構性原理而言,黃

<sup>88</sup> 成復旺指出,黃宗羲的政治思想也同樣表現在文學理論之中,即把天下看作「天下 人 | 的天下,而不是一家一姓的天下。黄宗羲的文學本質論、本原論鼓吹反抗,是 鼓吹反抗不合歷史及人性規律的文學,不單是爲了恢復朱明王朝,重睹漢官威儀。 相反,他是反對那種不辨正、邪,而爲舊王朝守節的愚忠行爲的。參見成復旺、黃 保真、蔡鐘翔。《中國文學理論史—明清鴉片戰爭時期》128。台北:洪葉文化事業 有限公司,1994年。

氏無論是在創作或評騭文學的史觀,不斷鼓吹文章當爲天地之元氣,陰陽交感,方能蓄積風雷鼓盪,成就不朽之至文。這一取向 乃攸關易經的「震」、「巽」兩卦,首先就「卦形」而觀 <sup>89</sup>:

雷**三**震卦—陽氣在陰氣之下,有一陽排二陰而上之勢,以雷 爲名,有鼓動萬物之勢,剛而前進,象徵活動。

風**三**異卦—陰氣進入強大的陽氣下方,有陰氣收縮,陽氣開張之勢,象徵風之善於解散萬物,伏而能入,象徵謙遜而能深入 人心。

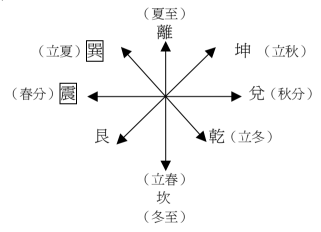
《易·說卦傳》故謂「雷以動之·風以散之」乃將此二卦收納在八卦之造化流行與生長之象的其中一環,尤其「動萬物者,莫疾乎雷,撓萬物者,莫疾乎風」<sup>90</sup>以見風雷「取象」「造勢」之功,可視爲黃氏論文及創作上傾向於積極進取、衝決網羅的信念。在這裡值得探究的是「交道」既然與「易道」相綰合,爲何不逕標「乾坤」之文,以立天地變化之本源作爲文學創造的原理?反而於八卦成列之中,獨取風雷二卦之特質,立象以盡其意?就筆者的考察而言,推本於「乾坤」二卦,固然可以將文章之道相埓於天地造化之機,成就「至文」的典範。然而就「擬議」的思維模式而言,法象或取象於乾坤,雖是思想上的通則,但就「成其變化」的立場而觀,黃宗羲並不是忽略了「乾坤」乃變化之總源的意涵,而是企圖凸顯風雷兩卦在卦象群中,與他個人關切的元

<sup>89</sup> 杜文齊。《易學圖解》127、128。台北:漢字出版有限公司,1996年。此說的根據,可參見戴德著(漢),王聘珍撰(清)。《大戴禮記解詁》58、59。台北:漢京文化事業有限公司,1987年。

<sup>90</sup> 參見劉君祖。《易經·說卦傳》,《經典易》。台北:牛頓出版社,1993年。

氣流行變化相接榫,並且能「形著」他個人的文學風格作爲訴求 91

黄氏認爲《易傳》中,本已將八卦的定位界說分明,也符合 自然現象的規律,但俗儒妄分「先天」、「後天」卦位,遂使此 義不明。先天八卦爭議甚大,黃氏指出許多不合常理、不符自然 的經驗法則之處。<sup>92</sup>他認爲當就「後天八卦」而觀,則謂「帝出乎 震, 齊平巽, 相見平離, 致役平坤, 說言平兌, 戰平乾, 勞平坎, 成言乎艮」,其卦之排列如下,乃申明四時推移,萬物生長收藏 的規律:



<sup>91</sup> 黄氏在易經系統中取象於「風雷」,而與他同時的方以智也是氣一元論的學人,則 特標「水火」(五行體系),作爲他在物理學方面「質測」與「通幾」的立足點, 如其《物理小識》卷一「水」條即以凡運動皆「火」之爲。而凡滋生者皆「水」之 爲也。參見劉君燦〈生剋消長-陰陽五行與中國傳統科技〉,收於《中國文化新論· 格物與成器》91。聯經出版社。

豈雷發聲之時日 | 「必以西南、西北爲不用之位,則夏秋之交、秋冬之交,氣化豈 其或息乎? | 等無法自圓其說的矛盾之處,相關的批判,詳見黃氏。《易學象數論、 先天圖二》1。收錄於《黃宗義全集(九)》22、23。浙江古籍出版社,1993年。

「萬物出乎震」乃指一年的時令變化,其方位在正東方,代表春天,此時爲春分故爲春氣旺而萬物出土之象。「齊乎異」乃言萬物普遍成長之象,因異卦在東南方,代表春夏之交的立夏,萬物蕃茂,以言萬物「潔齊」之象,後天八卦乃記天體「八節」的符號,此八個主要的時節,如「夏至」與「冬至」乃寒暑之極,「春分」和「秋分」爲陰陽之和,「四立」(立春、夏、秋、冬)乃生長收藏之始,故有謂八節者「八極」也,言後天八卦乃立八卦於八極之點,觀察陰陽變化所記錄之象<sup>93</sup>。

依〈說卦傳〉中本具之方位(即後天卦位),則已具備黃氏 在前文論易所力主的「經傳相合」的根據,甚能闡明「陰陽之氣」 如何流轉次第生化的歷程,不致於淪入邵雍一派之取徑,致使八 卦「靜而不動,陰陽之氣止而不行」<sup>94</sup>的窘況。

黃氏在這方面的堅持,顯然較能安頓易道與天道之間在本源 論上的必然性。關於卦序,則斷定爲乾坤「震巽」坎離艮兌,顯 見「風雷」二卦,在其中重要性僅次於乾坤父母卦,寓有更積極 的「變易性」。「鼓之以雷霆,潤之以風雨」,關乎世道之治亂、 國家之因革、山川之興廢、風俗之移轉、學術之盛衰、理學之晦 明、文章之誠僞、經世之泰否,皆由此一組相互對待流行之陰陽 元氣開展之、陶塑之,延展而爲黃氏文史之學創作上的指導原則。

就自然界的狀態而言,「雷」乃指空中帶電的雲相互接觸(這 些雲的內部蘊含著驚人的能量,並以捲動的上升氣流和高電壓的 鋸齒狀電光,宣洩出來),因放電而激盪空氣所發出的聲威乍響。

<sup>93 「</sup>八節」之論,杜文齊。《易學圖解》130。台北:漢字出版有限公司,1996年。

<sup>94</sup> 黃宗義著(清)。《易學象數論、先天圖二》1 黃宗義著(清)收錄於《黃宗義全集(九)--天文曆算、象數類》22-23 黃宗義著(清)浙江:古籍出版社,1993年。

而「風」乃指空氣流動的現象,即空氣由高氣壓往低氣壓「移動」 95。這兩者不僅是元氣的聚散變化狀態,箇中並蓄積著無比的潛 能,有待雷厲風行,震聾啓瞶,在黃氏的系列創作中,表現手法 可謂俯拾即是:

帝座風雷通咫尺,大廈欲焚煙模糊。啁口焦嘉燕畢浦鳥,誰 其間之大磬呼。<sup>96</sup>

風雷雨雪,作於除夕,烈婦之志,可以激天。<sup>97</sup>

曹娥以孝,潛波娥江,貞女以義,自沉漂陽,繼此耿光,風 號月苦,震濹流長。98

無論是抒情敘事,或者刻劃人物,黃氏總不忘探索在這些人 事物底層的潛能,試著讓這些特質重新顯豁於世。取象於風雷, 即是爲了賦予這些題材更大的創造性。其中「風」與「雷」兩者 又各自有不同的表述特點,得以處理不同題材的寫作對象。

例如黃宗羲在〈鄉腎呈祠〉一文中,即以「文章於世運,風 聲不遠於人間」爲擬議,縱論其鄉邦三賢孫鑛、黃尊素、施邦曜等 人傑,「未降秩祀,特舉逸典,以彰風烈,以飾聖治事」,爲他 們代言那股不世出的蓬勃生機。

這三位鄉邦人物的生平行誼或入於文苑或載於忠義,青史皆 有立傳。惜因清初兵火之餘,有感於後學徬徨於故紙或訴諸傳聞, 黄氏特別撰述此文。反覆以「風烈」、「風聲」、「風神」、「風

<sup>95 〈</sup>行星風系〉88。〈雷風雲〉98。《氣象小百科》。台北:貓頭鷹出版社,1999 年。

<sup>96 〈</sup>左副都御史贈太子少保諡忠介四明施公神道碑銘〉,《南雷文定·前集》收錄於 楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16:5,78。台北:世界書局。

<sup>97 〈</sup>唐烈婦曹氏墓誌銘〉,《南雷文定·前集》,收錄於楊家駱主編。《中國文學名 著第六集》16:8,136。台北:世界書局。

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> 〈桐城方烈婦萲誌銘〉,《南雷文定·三集》,收錄於楊家駱主編。《中國文學名 著第六集》16:2,34。台北:世界書局。

憲」的譬喻 <sup>99</sup> 竭力申說這三位足堪表率的鄉賢遺韻,並於文末說明呈詞的方式「留此勝事,以待今時。顧欲由下遞申,或恐移文之寢閣。豈如自上而批發,不虞胥吏之稽留,爲此連名具呈,優乞申詳。」顯然把「風一移」的一組意義指涉,將鄉賢的表彰視爲聖朝弘獎名教,移風易俗的具體作爲。對於鄉民而言,且能見賢思齊、「移易」性情。黃氏行文理正而喻博,尤其是強調洗濯民心作爲本文揭示的立意。

又如其他諸作中抒寫自然界中潛存勃鬱煩怨之氣的「剛風疾輪,侵鑠心骨」,<sup>100</sup> 在憑弔歷史現場中興發深沉悲慨如「高公蒞止,千里風霾,投鞭斷流,聚骨成台,窮城就死,日影不回」,<sup>101</sup> 以及審顧人事代謝之際詠嘆「二十年以來,風霜銷盡,日就蕪沒,此吾序董公之事,而爲之泫然流涕也。」<sup>102</sup>皆爲取象於風的旨趣。

再者就取象於雷者,多爲陽剛激越的情懷,例如被時人推爲陳亮、辛棄疾一格的陸文虎,其人其事的鼓盪性靈往往爲世俗筆墨之所不能概括,一股生龍活虎之氣,盎然紙上,實爲擬議風雷的具體形象。其人平素爲人豪邁,無論行文或言論皆不居世俗罣礙,黃氏乃贊曰:「雷霆破柱,冀使人聞之而覺悟也」。觀其人的文作,實可歸入「奇氣」一格。<sup>103</sup>

<sup>99</sup> 黃宗義著(清)〈鄉賢呈詞〉,《黃宗義全集(十一)--南雷詩文集》29-30。浙江: 古籍出版社,1993年。

<sup>100 〈</sup>過雲木冰記〉,《南雷文定·前集》,收錄於楊家駱主編。《中國文學名著第六 集》16:2,25。台北:世界書局。

<sup>101 〈</sup>陝西巡撫右副都御史元若高公墓誌銘〉,《南雷文定·前集》,收錄於楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16:5,86。台北:世界書局。

<sup>102 〈</sup>户部貴州清吏司主事兼經筵日講官次公董公墓誌銘〉·《南雷文定·前集》,收錄於楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16:6,101。台北:世界書局。

<sup>103 〈</sup>陸文虎先生墓誌銘〉收於《南雷文定·前集》6。詳見楊家駱主編。《中國文學 名著第六集》16,96。台北:世界書局。

再如描述泰州學派代表人物羅沂溪的講學特質,則謂「所觸 若春行雷動,雖素不識學之人,俄傾之間,能令其心地開明,道 在現前」104,將羅氏講學風靡天下的魅力,賦予生動的詮釋。無 論偏重的層面或正或奇,以風雷爲其槪括,不僅體現出元氣靡滿 而勃發的爲文旨趣,進一步實寓有衝決網羅、滌盪舊物的形象特 點,當我們在探索黃氏文論的「深層共同性」此一論題時,擬議 風雷的意涵,遂提供我們遞進一層剖析的重要關鍵。

# 肆、「尚奇明斷」與「移易性情」的文學評騭理

針對黃氏整體論文及寫作之旨趣而觀,取象「風」、「雷」 之意涵,即成爲他在文道合一思想中,最爲顯著的擬議特點。一 方面具有「敘事意象」之雙構性原則,其二則兼具「敘事文體」 的特性,從而開啟黃宗羲文道思想錯綜變化的而目。

就前者而言,意象之運用,本爲加強敘事作品之詩化程度的 一種重要手段。是中國敘事學與詩學聯繫上的特點,它在敘事作 品中的存在,往往成爲行文之詩意與突出之標誌。尤其敘事意象 將中國文學中具有形象可感性之詞語,往往匯聚著歷史和神話、 自然和人文之多種信息,可以觸動人們在廣闊的時空之間聯想。 意象概念之確立,又當以易經《繫辭傳》之「言、意、象」之辨, 亦即:「聖人立象以盡意,設卦以盡情僞、繫辭焉以盡其言,變 而通之以盡其利,鼓之舞之以盡其神。」一章爲表徵,顯然仍闇 合於前述的擬議思維方式。此外並連繫著六朝時期的「言意之

<sup>104</sup> 黃宗義著(清)〈泰州學案三〉,《明儒學案》收錄於《黃宗義全集》8,762,台 北:里仁書局,1987年。

辨」,進而成型於《文心雕龍》〈神思〉篇中闡示之:「使玄解之幸,尋聲律而定墨。燭照之匠,闚意象而運斤。此蓋馭文之首術,謀篇之大端。」將意象的陶鑄與馭文之理論視爲相輔相成之關目。

中國的敘事意象又兼有「共構性」之特點,《繫辭下傳》中論述,「陰陽合德而剛柔有體,以體天地之撰,以通神明之德。」即已暗示此傾向。並且將意象之應乖離合的組構及操作,與《易經》中強調天地撰作(創造)萬物之道,有了一密切之結合關係。<sup>105</sup> 黃宗羲取象於「風」、「雷」之意象,即能彰顯以陰陽雙構性之敘事理則爲旨趣,貫穿於整體之文史論述之中,形成一鮮明而錯綜的文學意涵。就意象之類型而觀,乃兼有「自然意象」與「文化意象」之性質,並泛化於敘事作品之中 <sup>106</sup>,自然意象乃體現中國「天人合一」思維之於自然景物之敏感,並賦予人間意義和詩學情趣。而文化意象則具有文人採行的隱喻手段和文化聯想。<sup>107</sup>

黄氏以風雷爲敘事意象之詮表,並非他所獨具而孤立的現象,除了前述易理上之歸位還原之外,並兼有文化史上既有之論

<sup>105</sup> 楊義。《中國敘事學》293。嘉義:南華管理學院,1998年。

<sup>106</sup> 楊義指出,意象經過作者之選擇及組合,達到象與意互相蘊涵和融合之狀態,它自然成爲一種社會文化之審美載體,一種人文精神之現象。由於組成意象之物象來源不一,或來自自然、社會、民俗、神話、來自於作者直覺之靈感,或歷史文化之積累,而有不同類型之意象聚合。計有自然、社會、民俗、文化和神話意象、數種類型。楊義。《中國敘事學》313,314。嘉義:南華管理學院,1998年。

<sup>107</sup> 自然意象例如「蝴蝶」在莊周夢蝶,以及女色之喻如《蝴蝶夢》雜劇,〈蝶戀花〉 詞牌中,獲致了充分之詮釋。又如莿花之於隱逸、晚香(晚節)之喻,亦爲此一系 列之表現。文化意象則如《西遊記》中以「猿」爲心之神,以「豬」爲意之馳。其 始之放縱,上天下地,莫能禁制,而歸於緊箍一咒,能使心猿馴伏,蓋亦求「放心」 之喻等等,兼有豐富的宗教、玄學及文化隱喻之特點,參見楊義。《中國敘事學》 321,322。嘉義:南華管理學院,1998年。

沭傳統,例如清初編定之《淵鑑類函》一書中,載有「風」、「雷」 整體文化的「深層結構」之中,實已具備了豐饒之擬議思維,有 賴創作者,如何取精用宏,以體現出「天地之撰」的奧義 108。如 論「風」之系列引〈易稽覽圖〉曰:「太平時陰陽和風雨感同, 海內不偏,地有險易,故風有遲疾,雖太平之政,猶有不能均同 也。」《埤雅》曰:「天地之氣,嘘而成雲,噫而成風。」,而 風之敘事意象又兼有:動物、盲氣、撓萬物、變色、解凍袪塵、 送香飄粉等意義指涉。109

再如論「雷」之敘事意象,如〈物理論〉曰「積風成雷」。 《西京雜記》:「太平之世,雷不驚人,號令啟發而已」。又有 謂「雷入地則孕毓根萊,保藏蟄蟲,澼盛陰之害。出地則養長華 實,發揚隱伏,官盛陽之德。」而雷之意義指涉又兼有拒難折衝, 動威彰德,出豫作解,震曜感生等特性。<sup>110</sup>

針對上述的觀察,自然意象與文化意象之間之彼此交互指 涉,使得擬議風雷的這一組意象,具有更廣泛的層次性,亦即除 了表層敘事功能之外,更兼有深層敘事理則之思考。這一層次的 特點,實攸關於「文體」自身的規律而言,剋就文學本源論的立 場而言,黃宗羲的取象風雷,除了在易道方面兼有「自然之道」 的意義之外 更與《文心雕龍》的〈檄移〉篇,有著強調變通的「創

<sup>108</sup> 參見王士禛、張英等編纂。《淵鑑類函》天部,77。(風目),107。(雷目)是 書廣泛收羅歷代文化百科之史料,是清初官修之大類書,由天地人事,以迄草木蟲 魚、官制民生,共計四十五部,再下分子目,以供詩文典故之查檢,是書乃由《藝 文類聚》、《初學集》等十七種古代類書之基礎上擴編而成。

<sup>109</sup> 王士禎編(清)。《淵鑑類函》77,83,84。

<sup>110</sup> 王士禎編(清)。《淵鑑類函》108,109,110,111。

造之道」旨趣。亦即兩者一剛一柔、相輔相成以爲變革的氣勢,, 檄文的「植義颺辭,務在剛健」與前述擬議爲雷,著重動威彰德、 拒難折衝的意義指涉相合。而移文的「文曉而喻博,洗濯民心」<sup>111</sup>, 又得以和擬議爲風,著重動物宣氣、解凍祛塵的意義指涉連繫, 自然意象與文化意象上的結合,有助於疏通文道思想的雙構性思 維。

我們可以持續性的探索在明代文章「辨體」之學的領域中, 吳訥的《文章辨體序說》在論述「露布」(即檄文別稱)之文, 格外強調「奮發雄壯 <sup>112</sup>」,得以和《文心雕龍》所謂的「布諸視 聽」的軍事性文告特性一致,而此一文體又兼有征伐上的聲討性 (如陳琳的〈爲袁紹檄豫州〉一文)以及徵召上的曉諭臣民及部 曲(如司馬相如的〈喻巴蜀檄〉)。在寫作上需對整體形勢加以 分析,並具有誇飾之詞,以表現出壓倒對方的氣勢。雖屬公牘文 的性質,但寫得好的檄文如唐代駱賓王的〈爲徐敬業討武曌檄〉 即具有文學性,極有藝術感染的力量 <sup>113</sup>。而徐師曾的《文體明辨 序說》則以《文心雕龍》所謂的「插羽以示迅,不可使辭緩;露 板以宣眾,不可使義隱」爲然,並兼取報答諭告之意 <sup>114</sup>。陳懋仁 的《文章緣起注》,則看重「檄不切厲,則敵心陵;言不誇壯,

詳見劉勰著。周振甫注。《文心雕龍注釋、檄移》393-394。台北、里仁書局,1998年。

<sup>112</sup> 吳訥等著 (明)。《文體序説三種》48。台北;大安出版社,1998年。

<sup>113</sup> 褚斌杰。《中國古代文體學》494。台北:台灣學生書局,1991年。

<sup>114</sup> 吳訥等著(明)〈文體明辨序說〉,《文體序說三種》80。台北:大安出版社,1998年。

則軍容弱」,同於《文心雕龍》所論的「標著龜於前驗,懸盤鑑 於已然 115 的基本寫作宗旨。

再者針對內部勸喻的「移文」而論,徐師曾指出當爲「諸司 (內部)相移」之詞也,其名不一,故以「公移」括之,又有「咨」、 「牒」、「關」等平行用語 116。陳懋仁則強調「移、易也、讓青 也」的特性,同於《文心雕龍》的「詞剛而義辨」的旨趣 117。

這兩項文體規範的確立,「檄移」一格本屬「公告」性質 118, 兩者體用參伍,論者自其性質及對象而分,「檄」本屬軍用文書, 多爲下行或平行,「移」爲官家文書,多爲平行,或有下行者; 又分「文移」用於文事,以及「武移」用於軍事兩分 119。而檄者, 就字義而言,乃「皦」也有明自宣露之意,所以它必須先聲奪人, 如疾風之衝擊萬物、氣勢弘偉。因爲事昭才能盲露,所以不可使 「義隱」、「辭緩」,氣勢才能剛健。例如桓溫的〈檄胡文〉, 「每惟國難,不遑啓處,撫劍北顧,慨嘆盈懷」將奔赴國難的激 越心情,表達出戰爭的正義性的理直而氣壯。而移文則重視論証

<sup>115</sup> 吳訥等著(明)〈文章緣起注〉,《文體序説三種》23。台北;大安出版社,1998

<sup>116</sup> 周振甫認爲在《文心雕龍》的文體論中,〈檄移〉(公告)與〈詔筆〉(布政)和 〈封禪〉(祀典)三者同屬「王言」系列。而〈章表〉、〈泰啓〉和〈議對〉則屬 臣子之作,另成一組。〈書記〉爲朋友往來文字,自成一類,參見劉勰著(六朝. 梁)周振甫注。《文心雕龍注釋》401。台北;里仁書局,1998年。

<sup>117</sup> 吳訥等著(明)〈文章緣起注〉,《文體序說三種》19。台北;大安出版社,1998 年。

<sup>118</sup> 周振甫認爲在《文心雕龍》的文體論中,〈檄移〉(公告)與〈詔筆〉(布政)和 〈封禪〉(祀典)三者同屬「王言」系列。而〈章表〉、〈奏啓〉和〈議對〉則屬 臣子之作,另成一組。〈書記〉爲朋友往來文字,自成一類,參見劉勰著(六朝。 梁)周振甫注。《文心雕龍注釋》401。台北;里仁書局,1998年。

<sup>119</sup> 劉勰著(六朝·梁),王更生編。《文心雕龍》374-375。台北:金楓出版社,1988 年。

堅確,方能有移易風俗,令往民隨。例如東漢劉歆的《移太常博士》一文,劉氏具陳移書的理由爲博士不該抱殘守缺,忽視學官傳授經書的脫漏事實。其次不該深閉固距,接受得之於孔子宅壁中的古文經,以校今文經。其三漢哀帝已然下詔劉氏與五經博士論義,不當違明詔、失聖意,故能得移文的辭剛而義辨 120。

藉由上述的層層展示,黃宗羲擬議風雷的文體溯源,即是我們為了在文學本體論中確立其「共構性」的敘事意象關鍵。亦即:

取象於「雷」一尚奇明斷一與「檄」文之厲辭明斷相擬議。取象於「風」一移易性情一與「移」文之移風易俗相擬議。

透過上述的雙構性,以確立其「蓄積元氣鼓盪,發而爲陰陽 交感的風雷之文」之論文宗旨,方能進一步貫穿前述黃氏由易道 〈原象〉中的擬議原則,進而綜括黃氏在敘事文學以及詩歌等方 面的作品。從而確立此一技巧性結構(即馭文之術),實蘊含著 深層的哲理性結構,將文道合一、以道貫技的根本理念,予以深 切著明的體現。

特別是詩歌中表現的時代氛圍,多半可以側見人心思變的趨向,黃宗羲指出若無「變風變雅」一格的出現,那麼詩歌之道就不免狹隘而不及情:

美而非諂,刺而非訐,怨而非憤,哀而非私,何不正之有? 夫以時而論,天下之治日少而亂日多;事父事君,治日易而亂日難。韓子曰:「和平之音淡薄而愁思之聲要妙,讙愉之辭難工而

<sup>120</sup> 劉勰著(六朝·梁),王更生編。《文心雕龍》400-404。台北:金楓出版社,1988年。

窮苦之言易好。」向今風雅而不變,則詩之爲道,狹隘而不及情, 何以感天地而動鬼神平? 121

變風變雅的哲理性,可以彰顯於人物性情的刻劃,例如黃氏 爲其母姚太夫人撰文,移書史館立傳的〈移史館先妣姚太夫人事〉 一文,即是以移文之體例,將其母親畢生「始漕東林黨禍、繼之 以復計黨翻,又繼之以亂广」家破國广之慟「覆巢之後,復遇覆 巢,辛苦再立之戶牖,頻經風雨,一牛與艱危終始。」其母雖歷 人世「風雨」,而「天下想望風烈」<sup>122</sup>,一時名公鉅卿,或就拜 謁詢問起居。每當壽辰,海內亦多有傑作,以表徽音。另外如〈移 史館能公雨殷行狀〉、〈移史館吏部左侍郎章格蕃先生行狀〉皆 歷敘其人生平之風節與特點,作爲史館立傳之張本,<sup>123</sup> 皆可考見 「風移」之體在歷史敘事中賦予的意義指涉;其中像〈移史館不 官立理學傳書〉即爲此體中的代表 <sup>124</sup>,該文的地位及影響,可與 上述劉歆的〈移太常博士〉一文等量齊觀;兩者都可視爲針對儒 學與學術思想史據理力爭,並以舉証確鑿的論述,將學術的真相 予以持平的定位。

針對「雷一檄」這一組的意義指涉而觀,實乃黃氏最爲顯著 的創作特點,亦即爲文「論斷」必主發聾啓瞶「破邪求實」125 貴

<sup>121</sup> 黃宗義著(清)〈陳葦庵年伯詩序〉,《黃宗義全集(十)--南雷詩文集》45-47。 浙江:古籍出版社,1993年。

<sup>122 《</sup>南雷文定·前集》9。詳見楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16,148-149。 台北:世界書局。

<sup>123</sup> 二文皆收於《南雷文定·前集》,詳見楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16, 9。台北:世界書局。

<sup>124 (</sup>移史館不宜立理學傳書)收於《南雷文定、前集》4。詳見楊家駱主編。《中國 文學名著第六集》16,65-66。台北:世界書局。

<sup>125</sup> 李明友。《一本萬殊--黃宗義的哲學與哲學史觀》153。北京:人民出版社,1994 年。

於創新,以刮磨斯世之耳目爲訴求。行文之中雖無逕名「檄」之 文體,然而細按文意,此類的文作不乏黃氏個人深切的寄託,在 整體作品而言,十分醒目。取象於雷的特點,乃契屬於黃氏的學 案式思維,著重對於事物的種種現象作一如實的斷案。<sup>126</sup> 故植義 颺辭,務在剛健,事昭理辨,故能氣盛辭斷,體現了「檄文」一 格厲辭爲武的精神。這一點綜觀他的學案、史案、文案等系列連 作,皆可一覽無遺;黃氏崇尙論斷的理念,能夠真切的把握各種 不同風格的特點以及如何學習、如何取法不同典範的問題。是以 他能確估文學上唐、宋兩大風格典型的審美意涵,在其論斷之下, 得以並存俱賞,也下啓了清代宋詩派的局面。

黃氏的文論、詩論不僅是言之有物,論證確鑿,儼然樹立起 評騭文學本質與鑑賞多元風格的判準,再加上他所看重的博洽及 尚奇,對於世事人情的仰觀俯察,抉微鉤沉之心,甚能將歷史敘 事的宏觀,以及小說敘事中的特寫,予以結合。凡此種種,有賴 於學案式的思維,重新確認不同的文學風格,才能在意識及題材 上跨越既有的偏執。

<sup>126</sup> 本文將黃氏思維方式概稱爲「擬議」思維與「學案式」思維,乃義近於黃俊傑將古代儒家的歷史思維,界定爲「比式思維方式」和「興式思維方式」的作法,黃文的目的乃在於透過這兩種思維方法,探究共同的隱喻性質。而筆者的目標旨在疏通黃氏深層敘事理則結構。黃俊傑:〈中國古代儒家歷史思維的方法及其運用〉,收於楊儒賓、黃俊傑編。《中國古代思維方式探索》(台北:正中書局,1996年),頁17-23。黃氏諸「案」之制作,如《明史案》、《明文案》、《明儒學案》、《南雷文案》等此外並有《宋元學案》、《宋文案》、《元文案》等未完成之系列著作,遺命其子黃百家續撰。參見方祖猷。《萬斯同傳》237。允晨出版社。此外並有《明詩案》的編撰構想,交付李杲堂、董理惜因李氏早卒,遂中斷此一計劃。參見,黃宗義著(清)。《黃宗羲全集(十一)--南雷詩文集》11。浙江:古籍出版社,1993年。

例如〈靳熊封詩序〉中傾注了「擁勇鬱遏,坌憤激訐、溢而 四出,天地爲之動色」的拒難折衝精神,一如雷檄文體的布諸視 聽:「從來豪傑之精神,不能無所寓。老莊之道德、申、韓之刑 名、左遷之史、鄭、服之經、韓、歐之文、李杜之詩,下至師曠 之音聲、郭守敬之律曆、王實甫、關漢卿之院本,皆其一生之精 神所寓也。」127 黄氏推崇這些豪傑人物及其不世出的經典作品, 不僅含括正統的經史文學,並兼及了九流十家的博洽之學。在他 的論斷中,這些大家之所以不朽,正在於尙奇博雅,不依傍門戶, 流於膚廓模擬。反而是蓄積元氣鼓盪,出地則發揚隱伏,無所遏 抑「苟不得其所寓,則若龍攣虎跛,壯十囚縛」說的正是這樣一 股天地的精神所注:「如決水於江、河、淮、海, 衝砥柱, 絕呂 梁,因其所遇而變生焉!」,有意於爲文制作者,當以此爲舍我 其誰的豪情。

然而黃氏撰作此文,同時也批判了有明一代擬議於唐風格 調,不能成其變化的盲點,說穿了正是不能開拓豪傑精神的窘態: 百年之中,詩凡三變,有北地、歷下之唐,以聲調爲鼓吹, 有公安、竟陵之唐,以淺率幽深爲祕笈;有虛□之唐,以 排比爲波瀾。雖各有所得,而欲使天下之精神,聚之於一 塗,是使詐僞百出,止留其膚受耳。

前後七子,公安派、竟陵派,及及明末的錢謙益,彼此雖相 互批判,在黄氏觀來,都如同瞎子摸象,僅能得到唐代風格的片 面,不能開展更大的格局,也看不到那種萬古豪傑的精神流注。 也就是說不能只以特定的「經典作品」爲效法的對象,而當返諸

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> 黃宗羲著(清)。《黃宗羲全集(十)--南雷詩文集》59(清)浙江:古籍出版社, 1993年。

「道體」的千彙萬狀,方能新變代雄,走雲連風。本文的抒寫懷抱,可謂是反思明代文壇的潮起潮落,一如《文心雕龍》〈檄移〉篇中所言的:「標蓍龜於前驗,懸鞶鑑於已然。」。同樣深度的探索及批判,又可參見〈姜山啓彭山詩稿序〉,以迅雷般的昭示,將歷來的宗唐法宋之爭,戡定爲一「假問題」的糾結,並不符合事實的驗證。尤其他大膽的揭示:「善學唐者,唯有宋人。」此一真知灼見,乃爲黃氏個人究心於詩文之道的體會,試圖解消明代文學入主出奴,擬議不化的一大公案,並指出宋人學唐的實際狀況,以爲明人殷鑑:

天下皆知宗唐詩,余以爲善學唐者唯宋。顧唐詩之體不一, 白體、崑體、……晚唐體則九僧,寇萊公、魯三交、林和靖、…… 凡數十家,至葉水心,四靈而大。<sup>128</sup>

在此一「宗唐」的系譜之中,黃氏採行他所擅長的學案式論證,將唐宋之間密切的繼承關係,以破解唐宋之爭的假象。他更以鍥而不舍的精神斷言:

少陵體則黃雙井耑尙之,流而爲豫章詩派,乃宋詩之淵藪, 是爲獨盛。歐、梅得體於太白、昌黎,王半山、楊誠齋得體於唐 絕。晚唐之中,出於自然不落纖巧凡近者,即王輞川、孟襄陽之 體也。雖鹹酸嗜好之不同,要必心遊萬仞,瀝液群言,上下於數 千年之間,始成其爲一家之學,故曰善學唐者唯宋。<sup>129</sup>

此論一出,允爲學詩文者必備的獨立思考,方能於「辨體」之外,真切的反省創作的意圖及旨歸,才不致於落入有明一代,

<sup>128</sup> 黄宗羲著(清)。《黄宗羲全集(十)--南雷詩文集》57。浙江:古籍出版社,1993 年。

<sup>129</sup> 黃宗義著(清)。《黃宗義全集(十)--南雷詩文集》57。浙江:古籍出版社,1993年。

不善學唐的流蔽:「撥置神理,襲其語言事料而像之,少陵之所 謂詩律細者,一變爲粗材」。他更以像徐渭、楊珂等抗懷當代的 人物,不作所謂的「假唐詩」允爲風標,視爲古越東淅一地,不 落俗套, 文道合一的典範:

吾越自來不爲時風眾勢所染,當何、李創爲唐詩之時,陽明 與之更相迭和,未幾棄去。何、李而下,嘆惜其未成,不知其心 鄙之也。太倉之執牛耳,海內無不受其牢籠。心知徐渭、楊珂之 才而欲招之,徐、楊皆不曆就,太倉遂肆其譏彈,而徐、楊之名 終不可掩。顧昧者以鄉邑二十年之聞見,妄謂吾越無詩,越非無 詩也,無今日之假唐詩也,又何異飲狂泉者之怪國君穿井而汲乎? 130

源頭既清,波瀾自闊,是黃宗義論斷文學本體的首要關目, 方能使文學的價值,走出「載體」的附庸性及侷限(亦即道之載 體,或是世俗習見、模倣門戶之見的載體,而非本體本源的千彙 萬狀)。黃氏則將文與道的關係重作貞定,從而以道爲「擬議」, 將文道合一的關係加以形著變化;取象風雷,發平檄移之文的意 義指涉就在於此。黃氏諸多的詩文集題序之中,即恪守這一撥亂 反正,破邪求實的信念;並寓以「尚奇明斷」的知人論世尺度, 輔以「移易性情」的宏旨,將整體健全的文學與文化視觀,以他 個人的使命感,在《明文案》和《明文海》中等相關鉅著扮演詩 文潮流中的疏鑿手,好教涇渭各清渾。

<sup>130</sup> 黄宗羲著(清)。《黄宗羲全集(十)--南雷詩文集》57。浙江:古籍出版社,1993 年。

如以文道思想的總體論斷而觀,黃氏爲其門人,亦即他在海 寧講學的主持人許三禮所作的墓誌銘中,即將此一錯綜變化的文 道關係,寓以深切著明的詮釋:

南皋有言,道體無方;中流一壺,即是康莊。有宋以來,執一爲道。以之治平,未見其效。降於今茲,道在口舌,塵飯塗羹,妄相分別。侃侃安陽(即許三禮),講學東南,苟其力行,何患不堪……一日所行,必告於天,風雨露電,相爲後先,彰水之滔滔,逝者如斯,先生往矣,豈不爾思。<sup>131</sup>

黃氏感懷許三禮不因官宦之身,而懈怠其講道論文之心「延攬人才,上自賢豪名世,下至地巫、星客,一藝之長者,無不羅而置之幕下」。並與黃宗羲在海寧一地立講會,傳斯文。許三禮更由黃氏親授黃道周的《三易洞璣》,以及授時、西、回三曆,是曆算學方面的傳人。並與數學家陳言揚、詩人查慎行皆爲黃氏在海寧一域重要的門生。黃氏在文中闡揚了道體本無方,不容假借及偏執,才能有一本而萬殊的變貌,學問如是,文章之道亦然。奈何宋代之後,執一爲道,有明一代,道在口舌,純爲門戶之見,意氣之爭,都是見道不明的因故。許三禮身體力行,以崇尙風雷之意志及願力,將道體與人格的主體復歸於一,實爲文道思想由「文道合一」朝向「人道合一」;並由「作品」的整體結構理則探索,遞嬗爲「作者」與「讀者」在人格思辯上的具體踐履。

### 伍、結論

<sup>131</sup> 黃宗羲著(清)〈兵部督捕右侍郎酉山許先生墓誌銘〉,《黃宗羲全集(十)--南雷詩文集》467。浙江:古籍出版社,1993年。

從氣之感通與道的形著於文章,上自寒暑日月之推衍,下至 尺蠖龍蛇之屈伸,皆構成了宇宙浹化流雲圖象中不可或缺的要 素。132 人與物的感應交通之理。風雷搏擊而鼓動萬物;置諸黃宗 羲文道思想的通則,此一「元氣」的運行狀態當爲「貞元會合之 氣」, 文統必有所歸 <sup>133</sup>, 針對明清異代文運之興繼廢繼絕上, 亦 寓有莫大的啓示。

「風雷」文統的情性所鑠,陶染所凝,成就的不獨爲黃氏身 處的「浙東」一域;這一敘事結構的揭示,據本文的考索及參照, 實爲觸及了中國文論史中演變的一大規律,亦即不同時代、不同 文體之間,只要是觸及了「變革」的自覺及要求,<sup>134</sup> 往往都寓有 「擬議風雷」的特質。只要試圖重新確立典範者,皆有托名風雷 或夸飾以風雷的共同傾向,儼然形成了這一敘事思維的基調。

<sup>132</sup> 楊儒賓。〈從氣感通到貞一之道〉收於楊儒賓、黃俊傑主編。《中國古代思維方式 探索》140。台北:正中書局,1996年。

<sup>133 〈</sup>傳是樓藏書記〉,收於《南雷文定·三集》1。詳見楊家駱主編。《中國文學名 著第六集》16,17。台北:世界書局。

<sup>134</sup> 趙園。《明清之際士大夫研究/下編明遺民研究》450、451。北京:北京大學出版 社。指出變革的取向並非始自明亡之後。方以智自説當壬申社事方盛之時,自己儼 然「不自知其聲之變矣」。同文説:「臥子(陳子龍)嘗累書戒我,悲歌已甚不祥。 嗟乎,變聲當戒,戒又安免!|他還說:「尼山以興,天下屬詩,而極于怨。怨極 而興,猶春生之,必冬殺之,以郁發其氣也。……天地無風霆,則天地暗矣!噫嘻! 詩不從死心得者,其詩必不能傷人之心、下人之泣者也! | 方以智亦以擬議風雷, 感應油然而生的文學表現。彭士望又以勢「不得已」爲說:「……世則有然,文從 而變,而作文者之用心彌可彌取,彌曲彌厲,如天地之噫氣,郁不獲舒,激爲雷霆, 凝爲怪雹,動蕩摧陷,爲水溢山崩。夫豈不欲爲卿雲旦日甘雨融風,勢有所窮,不 得巳也」。魏禮亦以爲「古今論詩,以溫厚和平爲正音,然憤怨刻切亦負何可少, 要視其人所處之時地 | 。同於黃宗義《陳葦庵年伯詩序》説詩之正變繫于其時,「哀 而非私 | ,「何不正之有? |《金介山詩序》、《萬貞一詩序》也説詩的「正 |「變 | , 不以「淒楚蘊結」爲病。

擬議於風雷的文學作品,又當如何賦予藝術的觀照及定位?朱鶴齡認爲,文字于劫 難之餘,有可能呈現爲另一種美:「自是而脆者堅,潤者燥,靡者勁,華實斂藏, 結爲絢爛,鴨腳楓柩,經霜作花,紅葉翠陽,象差綺縟,當之者神寒,望之者目眩— 此亦天下之壯觀絕采也。使非秋氣坎壈、寒威砭飢之後,其何以得此哉! |

黃氏揭示的風雷之道,實已觸及了中國敘事學的深層結構, 置諸文學史的歷程作爲對照,我們可以看到獨與天地精神往來, 而不敖倪於萬物是莊子塑造的獨特的語言情境,在他筆下賦予寄 託的「至人」、「真人」,其特點正是「疾雷破山,飄風振海而 不能驚」(〈齊物論〉),故能馳騁其謬悠之說、荒唐之言、無 端崖之辭。王弼爲了闡明老子之道「物之所以存,乃反其形」的 妙旨,故謂「善力舉秋毫,善聽聞雷聲」以及「夫奔雷之疾猶不 足以一時周,御風之行猶不足以一息期」,故能言「執大象則天 下往,用大音則風俗移。」(《老子指略》)除此之外,見諸文 論史諸家共同論調,可蔚爲大觀。試舉部分論點,以見大致規律:

梅堯臣:文章革浮譊,近世無如韓,健筆走霹靂,龍蛇奮潛蟠。颺風向端倪,鼓蕩巨浸瀾。(〈依韻和王平甫見寄〉)

李贄:追風逐雷之足,決不在於牝牡驪黃之間,聲應氣求之 夫,決不在於尋行數墨之士。(〈雜說〉)

襲自珍:九州生氣恃風雷,萬馬齊瘖究可哀,我勸天公重抖 數,不居一格降人才。(〈己亥雜詩〉)

黃遵憲:下有深池列鉅艦,晴天雷轟夜電閃。最高峰頭縱遠覽,龍旗百丈迎風颭。長城萬里此爲塹,鯨鵬相摩圖一噉。(〈哀旅順〉)

譚嗣同:萬物昭蘇天地曙,要憑南岳一聲雷。(〈論藝絕句 六篇〉)

對於偏主於「風」或取象於「雷」的思致,又能見諸於司空 圖、嚴羽、王夫之、焦循、魏禧、何紹基、章太炎、魯迅、柳亞 子、熊十力等諸大家的文論筆墨。<sup>135</sup>對於疏涌易學的「自然之道」 和「創造之道」在中國敘事理則結構之影響,以及陶塑作者人格 與作品風格的層境,本文的探索只能算是一個端倪。

黄宗羲文道合一思想的開展,並不是顯揚作爲一個文化鉅子 的「文學側面」,而是確立其文化志業的主體,當以其「文學思 想」(即文道合一)爲軸心,才能如實而一貫地,涵括由他開展 的全幅文化格局。再者由「貞元之氣」的鼓盪,發而爲擬議風雷 之文。我們透過黃氏畢生苦心壁劃,積健爲雄的文學身影,得以 疏理出潛在於中國文論史中的敘事結構,證明這是一個開放、有 機而整體的系統,對於我們重新審顧文學思想的本體及本源,將 寓有貞下啓元,其命維新的契機。

<sup>135</sup> 綜考成復旺等人合著之《中國文學理論史》,筆者發現,大凡處於各朝代,面對文 學思想之破舊立新,皆不外乎關於文學本源論的反省,而在諸家論文之中,多半都 寓有擬議風雷的潛在特點,可視爲中國敘事思維的一項重要表現。上引諸家文字, 皆出於上書各朝代之分冊,請參見之,本文僅舉部分,以概其餘。

## 參考文獻

黄宗羲(清)。《黄宗羲全集》。浙江:古籍出版社,1993年。 黄宗羲(清)。《明文海》。北京:中華書局出版,1987年。 宋濂(明)。《宋文憲公全集》。台北:台灣中華書局,1970年。 廖可斌(1994)。《復古派與明代文學思潮》。台北:文津出版 社。

王弼(魏晉)樓,字烈校釋。《王弼集校釋》。台北:華正書局, 1992年。

宋程顥、程頤,《二程集》。台北:漢京文化事業有限公司,1983 年。

朱維煥(1993)。《周易經傳象義闡釋》。台北:學生書局。

戴璉璋(1989)。《易傳之形成及其思想》。台北:文津出版社。

楊家駱主編。《中國文學名著第六集》16。台北:世界書局。

王更生。《中國文學的本源》。台北:台灣學生書局,1998年。

朱伯崑。《易學哲學史》。台北:藍燈文化,1991 年朱伯崑:《易

學哲學史》(台北:藍燈文化,1991年),第一卷,頁 60。

牟宗三。《中國哲學十九講》。台北:台灣學生書局,1983年。

張其成。《易學大辭典》。北京:華夏出版,1996年。

郭紹虞。《中國文學批評史》上卷。台北:文史哲出版社,1990 年。

陳良運。《周易與中國文字》39,41。南昌:百花洲文藝出版社, 1999 年。

楊義。《中國敘事學》。嘉義:南華管理學院,1998年。

劉述先。《黃宗羲心學的定位》103。台北:允晨文化出版,1986 年。

龔鵬程。《晚明思潮》345。台北:里仁書局,1994年。

# **Explicating the Unification of Literature** and Tao through Huang Zong-si's I-Theory

### Min-zh Chen

Department of Literatures, Nanhua University zijing@genesis.cs.ccu.edu.tw

#### Abstract

Whether literature should always express Tao, is an issue in the Chinese cultural tradition. This article explicates the position of Huang, Zong-si (黃宗義) about this issue. According to Huang Zong-si, literature is the principle of manifestation of Tao.

Key Words: The unification of literature and Tao, Huang Zong-si, Yi-Chuan (易傳), Way of Thinking