## 第二章 傳統陽宅風水觀的主要流派

### 第一節 引言

「風水」作為傳統「環境選擇」的學問,係歷經具體到抽象、特殊至普遍之發展過程。通過這樣的發展,到了唐宋才有了形勢派與理氣派的風水思想主要流派產生。為了對上述二主要流派有一確實之認識,吾人有必要盡一步了解其形成之背景。至於風水的意涵已於第一章敘明,茲不贅述。以下,分幾個階段論述之:一、先秦(風水思想萌芽期)

此時期的風水,以實際生活體驗為主,人們具有較正確之「環境選擇」意識,然未能建立系統之學問。春秋戰國之「百家爭鳴」局面,可能醞釀風水之理論,但「風水」思想,也僅處於孕育狀態。(註1)

### 二、秦漢(風水思想醞釀期)

此時期的風水思想,主要受到「陰陽、五行、八卦、干支」等說法之薰染, 始漸漸奠定基礎。

陰陽觀念為我國早期自然哲學中一組最基本的範疇。秦漢之際,已經發展成為當時解釋萬事萬物的普遍原理。根據《淮南子 天文訓》的記載:「天地之襲精者為陰陽,陰陽之專精者為四時,四時之散精者為萬物;積陽之熱氣久者生火,火氣之精者為日;積陰之寒氣久者為水,水氣之精者為月」,說明天地萬物皆為陰陽二氣所化。同樣地,根據《管子 形勢解》的記載:「春者,陽氣始上,故萬物生。夏者,陽氣畢上,故萬物長。秋者,陰氣始下,故萬物收。冬者,陰氣畢下,故萬物藏」,也說明萬物之變化為陰陽二氣消長的結果。由此可見,陰陽學說對於風水思想的醞釀有其結構性的指導作用,成為後世風水之說的抽象性結構原理。

這點也可印証於《管氏地理指蒙》卷七十七的記載:「二氣判兮,五土為清; 二氣淫兮,五土為刑。」以及《黃帝宅經》的兩段記載:「陰者,生化物情之母也;陽者,生化物情之父也」和「凡諸陽宅,即有陽氣抱陰;陰宅即有陰氣抱陽。 陰陽之宅者,即龍也。」

五行說亦如同陰陽說一樣,為風水觀思想的抽象性結構原理。其最早見於《尚書、洪範》,其原始意涵在於以五種不同之物質概括詮釋世間萬物之本源,以其相生相剋解釋萬物的衍生。嗣後,風水學中,則引用五行表徵五方、五土、四時、四象,又由於董仲舒「天人感應」說之影響,五行又具有人文意涵,「風水」之自然景觀如何影響人類之生活,亦由此展開。

八卦說亦同,為《周易》之內涵,以「乾坎艮震、巽離坤兌」徵表「天、地、雷、風、水、火、山、澤」八種自然現象。「風水」學研究之對象,即自然環境之選擇。歷代風水學者,經長期之觀察研究,「八卦」得以代表任何地域之八方位,由八方位判定吉凶。因此,「八卦」觀遂被應用於「風水」中。

干支,即「天干地支」之合稱。天干數十,地支數十二,二者相配成「六十甲子」,古人用以紀年、推命。其為風水學所吸收,乃因干支得以徵表天地萬象榮枯、消長之變化。其為後人所熟知者,即「納甲說」;將「天干」與「八卦」結合,以彰顯「八卦」深層之意蘊。

「陰陽、五行、八卦、干支」均係中華先民用以解釋吾人生存世界萬事萬物的思維法則,其創立時期雖不一,卻自成系統,且得含攝之範圍十分寬廣,是以遂為「風水學」所援用,成為理論基礎。

#### 三、魏晉(風水思想初步建立期)

學術思想體系之建立、拓展,有二因素:時代背景與思想人物。後者常居於 主導地位。此時期之風水思想家主要有二人:管輅與郭璞。(註2)

管輅,三國魏人,為當時有名之術士,精通《周易》與風角、占相之法。因善於卜筮、天文、地理、陰陽之術,故有後人假冒管氏之名偽造《管氏地理指蒙》一書,流傳後世。就該書而言,共計十卷,內容以「陰陽交感、五行說、望氣尋龍」為思想依據。可見其對「葬地」之認識,已由「形」推展至「形、氣」兼具。

至於郭璞,依據《晉書、郭璞傳》的記載:「郭璞,字景純,河東聞人也。 ......璞好經術,博學有高才,而訥于言論,詞賦為中興之冠。好古文奇字,妙于

陰陽曆算。有郭公者,客居河東,精于卜筮,璞從之受業。公以《青囊中書》與之,由是遂洞五行、天文、卜筮之術,雖京房、管輅不能過也。」可知郭璞既精通經術、詞賦,又善術數。流傳民間之《葬經》,有說是郭璞所著。根據該書的記載,「生氣論」是整個風水思想的核心,凸顯了「陰陽望氣」說的相地法。四、唐宋(風水思想的成熟期)

魏晉至南北朝為傳統風水思想的初步形成時期,至唐宋已臻圓熟。此時期思想發展之特徵為:理論建樹之人物日漸增多,流派思想空前發達。其中,主要之思想流派與人物如下:

唐代風水大師有袁天罡、李淳風、楊筠松,宋代有蔡元定、賴文俊等。其中, 頗具影響力者為楊筠松與賴文俊。楊、賴二人,從此成為形勢派與理氣派的代表 人物。(註3)

### (一)楊筠松

楊筠松,號「救貧仙師」,其生平事跡見於《地理正宗》及《江西通誌》中。根據《江西通誌》的記載:「楊筠松竊祕府之書,避地江南,傳其術者,如萬伯韶,范越風輩是也。今考萬范所傳之術,與此書相表裡,信或然矣。」此說明黃巢之亂時,楊筠松自長安竊祕府之相地書,避亂江西,然後在此授徒。楊氏風水理論之見解主要表現於《撼龍經、疑龍經、葬法》之著作中。此三書,均以「山龍落脈形勢」為理論之骨幹,故後世之研習風水者,以「形勢派」稱之。且因其傳播地以江西為先,所以又稱為「江西派」。

### (二)賴文俊

賴文俊, 宋處州人。曾在福建建陽做過官,好相地之術。後棄官浪跡江湖,自號「布衣子」,世人稱為「賴布衣」。著有《催官篇》二卷,現收於《四庫全書》中。據《四庫全書總目提要》之說明,賴氏以「方位八卦」與「陰陽望氣」的論述,構成傳統風水之理論,故以「理氣派」名之。

以下,吾人依據楊筠松與賴文俊兩人所形成的形勢派與理氣派,以二、三兩節論述傳統陽宅風水觀。

### 第二節 形勢派思想

「形勢派」與「理氣派」之自立門戶,係在唐宋。<u>清丁芮樸</u>《風水袪惑》中 已論及:「風水之術,大抵不出形勢、方位兩家。言形勢者,今謂之戀體;言方 位者,今謂之理氣。唐宋時人,各有宗派授受,自立門戶,不相通用。」(註4)

「形勢派」之思想特點,可自楊筠松之著作中窺其全貌。《四庫全書總目提要》予以簡括如下:

《撼龍經》專研山龍落脈形勢,分貪狼、巨門、祿存、文曲、廉貞、武曲、破軍、左輔、右弼九星,各為之說。

《疑龍經》上篇言干中尋枝,以關局水口為主;中篇論尋龍到頭,看面背朝迎之法;下篇論結穴形勢,附以《疑龍十問》,以闡明真義。

《葬法》則專論點穴,有倚蓋撞粘諸說,倒杖分十二條,就上說而引申之, 並附二十四砂。

以下,進一步論述之:

### 一、龍(尋龍)

形勢派之思想,立足於「山河大地」。所謂「山」,即風水中之「龍脈」。其 實,其所涵括者為地形、地勢、地貌、生態環境,為吾人對大地之有機認識。

然則,基於何種理由,中華先民以「龍」命名山脈?約之有二因:

- (一) 具崇敬之意:中華先民以「龍」為圖騰,或基於龍為「四靈」之一的緣故。
- (二)隱喻之義:相傳「龍」為善變之物,忽隱忽現,忽而興雲佈雨,忽而潛藏深淵。山脈亦係如此。踴躍奔騰、聚散無定、或起伏、或高低、或轉折、或逶迤千里,不一而足。是故,以「龍」喻「山脈」,乃中華先民長期觀察所得,絕非憑空臆測。此亦可見於《管氏地理指蒙》的記載:「指山為龍兮,象形勢之騰伏,猶易之乾兮,此剛健之陽德。雖潛龍之有常,亦飛躍之可測。有腹有臍兮,以蟠以旋;有首有尾兮,以順以逆。」

考察大地之形勢,山川並行,水因山而導,所以民間稱江河為「水龍」,就是這緣故。據此,風水中之「龍」應涵括「水」,所以有「山龍」與「水龍」之別。《撼龍經》所指之「龍」,即「山水之型態」,此亦即前述「形勢派」之立足點。「有龍,即有形勢、明堂、朝案、穴位」,即有「風水」之形成。易言之,「風水」即是「龍」的作為。(註5)山龍既有形勢,於實地勘察時,則須注意其態勢。《管氏地理指蒙》及《博山篇》,已有論及。

然值得一敘者,為「形勢派」之另一依據,為《尚書、禹貢》的「三條四列」。 <禹貢>以山川為綱,對全中國作「九州」政區劃分。因其對山川的敘述頗具條理,深刻影響中國人之地域觀念。

漢馬融歸納為「三條說」,鄭玄劃分為「四列說」,宋儒據楊筠松《三龍經》「南龍入中國」之說法,稱中國有三大龍脈。不問前人之說法如何,彼輩概以長江黃河為界進行劃分。此山系之劃分,又與龍脈之格局有關。茲開列於下:

- (1) 黃河以北諸山為北龍:天山-陰山。
- (2) 黃河與長江之間的分水嶺為中龍:崑崙山-秦嶺-大別山。
- (3) 長江以南諸山系為南龍:南嶺。

此類山系,崑崙山居於極為重要之地位,風水家特別推崇,以其為天下群山之祖。所以,尋找龍脈時,祇要與崑崙山有連繫,便是「來龍攸遠」(堪輿術語)不特此也,在自然地理形勢上,崑崙遠處西北,故稱西北方為「天門」,相對的東南方為「地戶」。風水家仿此,於相地時以「西北來、東南去」為水系之佈局。此為大勢所趨、情理所在,頗具地理哲學觀。同時,深刻影響古代民居、村落、城市之排水系統。(註6)

至於實地相地時,則將山脈區分為九種形式(即九龍)與五勢。所謂「九龍」,乃見於《管氏地理指蒙、九龍三應第九十八》,「五勢」則見於《博山篇》。前者,指回龍、出洋龍、降龍、生龍、飛龍、臥龍、隱龍、騰龍、領群龍等;後者,指正勢、側勢、逆勢、順勢、回勢。此為形式派之分類法。

理氣派雖注重「方位、理氣」,然對於山形大勢亦有「五星說」與「九星說」

之分。「五星說」受「五行說」之影響,劃分為「金、木、水、火、土」五類;「九星說」受洛書九宮的啟示,將山勢歸併為九類,即「貪狼、巨門、祿存、文曲、廉貞、武曲、破軍、左輔、右弼」是也。

茲將「九龍、五勢、五星、九星」之內容,依古籍之記載,臚列於后:

1、九龍-所謂九龍,乃根據山脈的起伏與形態,概括為九種。

回龍:形勢蟠迎朝宗顧祖,如舐尾之龍、回頭之虎。

出洋龍:形勢特達,發跡蜿蜒,如出林之獸、過海之船。

降龍:形勢聳秀,峭峻高危,如入朝大座、勒馬開旗。

生龍:形勢拱輔,支節楞層,如蜈蚣搓爪、玉帶瓜藤。

飛龍:形勢翔集,奮迅悠揚,如雁騰鷹舉、兩翼開張、鳳舞鸞翔、雙翅拱抱。

臥龍:形勢蹲踞,安穩停蓄,如虎屯、象駐、牛眠、犀伏。

隱龍:形勢磅礡,脈理淹延,如浮排仙掌、展誥鋪氈。

騰龍:形勢高遠,峻險特寬,如仰天壺井、盛露全盤。

領群龍:形勢依隨,稠眾環合,如走鹿、驅羊、游魚飛鴿。

五勢-所謂五勢,係依據中國地理的地質特點與位置,將山脈的走向加以區分。

正勢:龍北發而朝南來者。

側勢:龍西發,北做穴、南作朝者。

逆勢:龍逆水上朝、順水下者。

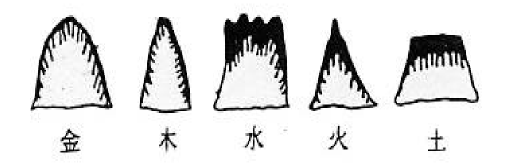
順勢:龍順水下朝、逆水上者。

回勢:龍身回顧祖山作朝者。

### 3、五星說(五類)

金星類:頭圓而足闊;木星類:頭圓而身直;水星類:頭平而生浪、平行則如生蛇過水:火星類:頭尖而足闊:土星類:頭平而體秀。

「五星說」主要係受「五行說」的影響,為便於記憶,有人將其概括為: 「金木水火土,圓陡長尖平。」其形勢見圖 1。



# 圖」五行山勢圖

(圖1引自劉沛林《風水》,頁107)

4、九星說(九類)九星,常與卦位、吉凶、五行生剋組合。其基本意涵,茲按

星名、表意、五行屬性、吉凶順序,列舉於后:

貪狼:生氣、木-上吉;

武曲:延年、金-上吉;

巨門:天醫、土-中吉;

左輔:伏位、木-小吉;

破軍:絕命、金-大凶;

廉貞: 五鬼、火 - 大凶;

禄存: 禍患、土 - 次凶;

文曲:六煞、水-次凶;

右弼:不定。

九星之吉凶觀常用於相宅,具體應用見於《八宅周書》中。其形態見圖2。



圖2 九星山形圖

(圖2引自劉沛林《風水》,頁107)

### 二、砂(察砂)

「風水」中的「砂」,非「沙土」之「沙」,乃一特殊之概念。在一般工具書中,雖有詮釋,然未具風水意涵。《風水講義》云:「砂者,穴之前後左右山也。凡前朝、後樂、左龍、右虎、羅城、侍衛、水口諸山皆屬之。而<u>謝雙湖</u>謂『高大者為山,低小者為砂』則失其本旨矣。」(註7)藉此得知,「砂」係指與主龍相伴之小山,尤指穴場周圍層層環繞之山體,為對大地有機的進一步輔助說明。

「砂」因排列位置與結構之不同,又有不同之名稱與分類。茲分述於下: (一)依排列位置之「侍、衛、迎、朝」而區分

- (1) 龍砂:位於穴場左側者,又稱上砂。
- (2) 虎砂;位於穴場右側者,又稱下砂。

「上下砂」之區隔,除「尊左」之觀念外,尚具擋「惡風」、護衛穴場之作用(註8),是以左側之上砂,非高大於右側之下砂不可。「風水口訣」云:「青龍要高大,白虎不能抬頭。」即係此意。

- (3) 迎砂:繞抱穴後,平低似揖。
- (4) 朝砂:侍立面前,如參拜之山,即朝砂。
- (5) 內砂:近於穴場者,如龍虎砂、案砂。

### (二)「砂」之結構與美惡

### (1)「砂」之作用

在環境結構學上而言,「有真砂,始有真水;無砂則龍失應,無龍則砂無主。」、「砂關水,水關砂」,故「砂」與「龍水」具有環境結構之聯繫關係。

### (2)「砂」之美惡

「層層護衛」、「砂」的層次越多越好;微向內傾,看似有情,方能形成「發富發貴之地」;「砂腳」,須有潺潺流水,緩流環繞,才是「好風水」。 (3)「砂」之外形

「砂有三類:肥圓正為富局,秀尖麗為貴局,斜臃腫為賤局。……破碎的,直強的,狹逼的,低陷的,斜亂的,粗大的,瘦弱的,短縮的,昂頭的,背面的,斷腰的,皆砂中禍也。」(註9)據此得知:外觀上舒服者為好砂、貴砂;外觀上不舒服者為凶砂。此可自景觀美學心理學得到合理之詮解。

### 三、水(觀水)

#### (一)「水」之意涵

「水」為「五行」之一,在八卦中屬於「坎」卦,其方位為「北方」。「水」為生命之源頭,為動植物之所需,是以水資源,不僅為現代人所關注,中華先民亦將其列為「生存條件」之一。因此,不問「形勢派」或「理氣派」,均重視「水」,對於「水」詳加研究,著有專書。然則,「水」於風水中之作用如何?即「山水相伴」之關係。知悉水之源頭,即知山之發脈處;知水之盡頭,即知龍之落脈。「天下之地勢,兩山之間,必有川矣。」(註10)《博山篇》載:「凡看山,到山場,先問水。……水來處是發龍,水盡處龍亦盡。」(註11)據此得以印證「山水相伴」之規律,亦可徵表「水」於風水中之重要性,不亞於「山」;水的存在亦反映了大地有機之內涵。《青囊海角經》云:

穴雖在山,禍福在水,所以點穴之法,以水定之。山如婦,水如夫,婦從 夫貴。如中原萬里無山,英雄迭出,何故?其貴在水。故曰有山取山斷, 無山取水斷。夫石為山之骨,土為山之肉,水為山之血脈,草木為山之皮毛,皆血脈之貫通也。(註 12)

是以,「相地」須先觀察山之形態,其次觀察水勢。山有行止,水有行止; 水分向背,乘其所來,觀其所會。

### (二)「水」之型態

水性流動,在方則方,在圓則圓。如何確定其美惡?依據「五行」形態,將水之環繞狀態,區分為五種類型,即所謂五種水城。「水城」之意,即以水為護衛之城池。其作用在於使「龍氣」(山脈之氣)不散逸。如此,則可顯現「水」之美惡。其口訣如後:

「抱城彎彎似金城,圓轉渾如玉帶形;不但榮華及富貴,滿門和順世康寧。 屈曲之玄號木城,盤桓故宅似多情;貴人朝堂官極品,更跨世代有名聲。 峻急直流號水城,勢如沖射最有凶;軍賊流離及少死,貧窮困苦又伶仃。 破碎尖斜號火城,或如交劍急流爭;更兼湍激志澎湃,不須此處覓佳城。 方正圓平號土城,有吉有凶要詳明,悠揚深漲斯為美,爭流響峻賊非輕。」

由上述之口訣,得知:「五城」之中,金城、水城環繞若帶,盤桓有情,為 上貴之地;木城、火城,勢如沖射,破碎尖斜,難成佳地;土城有吉有凶,「悠 揚深漲」為美,「急流響峻」為惡。

據前所述,以水在地面流動之情況而判別環境之美惡,是反映中國傳統文化 含蓄雋永、屈曲通幽之性格。鑑別環境之美惡,除「五城」外,尚有「水口」一事,須注意。其徵表之意涵,又如何?

- 1、所謂「水口」,按理即指某一地區的水流進與流出之處,而風水學中通常係指「水流出之處」。因此,對於「水口」的要求為:「源宜朝抱有情,不宜直射關閉;去口宜關閉緊密,最怕直去無收。」(註13)
- 2、「水」主財,「水口」的作用為「聚財」。「凡水來處謂之『天門』, 若來不見源流謂之天門開; 水去處謂之『地戶』, 不見水去謂之地戶閉。夫水本主財,門開則財來,戶閉財用不絕。」(註14)

#### 3、「水」為財源的標誌

中國許多民宅都講求宅前有水,以求財源茂盛。同時便於生活、生產。「塘之蓄水,是以蔭地脈,養真氣。」足以表徵「水」於環境選擇上之重要性。(註 15)

### 四、穴與向(點穴、立向)

### (一)穴

「風水」中的「穴位」,類似中醫針炙學中人體的「穴位」。人體穴位與經絡相通。「風水」中的「穴位」與龍脈生氣相通,欲感受龍脈之生氣,必須尋覓真「穴」。「穴位」乃自然形成者,有龍脈即有「穴位」。所以風水學者,以為「穴」即「山水相交,陰陽相融,情之所鍾處也。」

#### 1、風水穴位之穴形

因地形之差異,而有不同之形狀,如「窩、鉗、乳、突」等。茲依《葬書》 之記載(註16),略述於下:

- (1) 窩穴:以「窩」稱穴,其形狀當如「窩」。《葬經》云:「形如燕窩, 法葬其凹處。」所以,又名開口穴、窟穴。此穴形常見於高山。
- (2) 乳穴:穴星開臂,中間生乳者,又稱懸乳穴。高山平地均有。
- (3) 鉗穴:兩腳叉開,如鉗者,又名開腳穴、叉鉗、虎口。此穴形,高山平地皆有。
- (4) 突穴:穴星平中起突,又名泡穴。《葬經》云:「形如覆釜,其顛可富。」 以平地為常見。

穴位之穴形示意,見圖3。



圖3 穴形示意圖

(圖3引自劉沛林《風水》,頁114)

### 2、 點穴之作用與依據

「風水」受「氣論」之影響至為深刻,以為「萬物皆成於氣」,陰陽二氣交 媾而萬物滋生,是以陰陽交媾之處,即「穴位」。

- (1)《青囊奧旨》云:「雌為陰,雄為陽,二氣也。而以雌雄言者,猶夫婦之義也。夫婦媾而男女生,雌雄交而品物育,此天地化生之大機也。故楊公首看龍家之雄雌。」此段文字,即在說明「穴位」形成之思想依據與點穴之作用。
- (2)「風水」中,常據人體,從上往下劃分成三種「穴」:頭部、臍眼、陰部。 其具體劃分為:

「上聚之穴,如孩兒頭,孩兒初生,腦門未滿,微有窩者,即山頂穴也;中聚之穴,如人之臍,兩手即龍虎也;下聚之穴,如人之陰囊,兩足即龍虎也。」(註17)

上述三穴中,以「下聚之穴」最關重要。此穴才是「生生之根本」, 真正藏氣之所。「體賦於人者,有百骸九竅;形著於地,有萬水千山。…… 夫山之結穴為胎,吸脈氣為息,氣之藏聚為孕,氣之生動為育,猶婦人有 胎、有息、能孕、能育。」(註 18)

由此「胎、息、孕、育」之原理,得知「風水」中之探「穴位」,係以「大地為場所、人體為範式」為前提而進行。

### (二)向

「穴位」既點明,即須確立其朝向。因「向」與「龍、穴、砂、水」有極密切之關係。無「向」,則前四科(註19),均無作用。「龍穴砂水,本有形而無名,必向定而後有名。龍穴砂水,本頑頓而無用,必向定而後有用。經不云:『千里江山一向間』洵為確論。」(註20)

然則,如何立其「向」?須注意「穴位」之「坐山」與「朝向」。

- 1、坐山:依「坐山」之發脈處,據五行與方位之關係,分成「金、木、水、火」四局,再依陰陽消長之理,分成八龍格。
- 2、朝向:八龍格配合二十四山向。每一龍格,均有吉凶方位。其吉凶方位的對應名稱為:長生、沐浴、冠帶、臨官、帝旺、衰、病、死、墓、絕、胎、養。(註21)此十二向中以「長生」為最吉,餘皆不可為朝山方向。在八龍十二向中,「長生、帝旺、墓庫」三方位的山勢較為重要,往往構成「三合」狀態。「長生」為主要方向,因此山勢要高聳俊秀;「帝旺」多在來脈方,也要俊秀;「墓庫」為水口之地,山勢要求俊秀曲折,是以,點穴立向,須懂得八龍十二向的組合道理,方能獲得生氣。

綜合上述,吾人發現形勢派之陽宅風水思想是以「龍、穴、砂、水、向」五缺作為解釋之間架,目的在於凸顯大地的有機性,強調大地的生命力。

### 第三節 理氣派思想

#### 一、「理氣派」產生的依據

「理氣派」產生的思想依據,在於中國古代哲學中的「氣論」思想。「氣論」思想,以為天地萬物皆「氣」所生成。先賢已言之在先,莊子曰:「人之生也,氣之聚也;聚者為生,散而為死。……故曰通天下一氣耳。」(《莊子 知北遊》)天地萬物既為一體,則彼此之間,當有共同根源。此「共同之根源」,即無形、抽象之「理」。<u>羅光</u>先生說:「<u>朱熹</u>建立理氣二元論,以『物』由理和氣而成;理成物性,氣成物形。」(註 22)據此得知,宇宙萬物均由氣而成,物性應涵括理與

氣。是以,理與氣之結合,即為「氣」之形。如此,即形成「理、氣、形」三者的關係。中華先民,將此引用於「風水」,相地、卜宅,觀察其形貌外,兼及其「理氣」狀態,然則抽象之理,如何察知?藉「氣」以察,故後人以「理氣派」稱之。所謂「理」,就是「天理」,亦即人類、自然、萬物相互關涉之所在,其表現的形式,為時間與空間的規律,亦即「節令」與「方位」。人類憑此認識,才能選擇「優越之生存環境」,營造「良好之居所」,以避凶趨吉。

既重視節令,自與天文的星象有關。如《詩經》:「定之方中,作于楚宮。」 (註 23)所謂「定」,即二十八宿中之「室壁」二宿,即今日天文學中之「飛馬座」。此星座於春秋戰國時代,常出現於秋收季節南方之黃昏,似意味:此時當係修建宅舍之時。進而,先民累積長期之經驗,發現「南北地磁」之奇特現象,此亦屬「天理」之部份,導致人們對於建築朝向之注意。

唐代以後,指南針之發明、羅盤之應用,加速推動理氣派之發展。如《玄女 青囊海角經》所載:

玄女以太陽出沒而定方所,夜以子宿分野而定方氣。因蚩尤而作指南,是以得分方、定位之精微。始有天干方所,地支方氣,后作銅盤合局二十四向。天干輔而為天盤,地支分而為地盤,立向納水從乎天,格龍收砂從乎地。今之象占,以正針天盤格龍,以縫針地盤立占。圓者從天,方從地,以明地經。(註 24)

羅盤之使用,即在於尋求好方位,以獲吉氣。因不同方位,氣有吉凶。是以「理氣派」之架構內容,係以「方位理氣」為主,輔以「陰陽、五行、八卦、二十四山」。

### 二、「理氣派」之內容

### (一)「氣」之意涵

理氣派既以「方位理氣」為核心,「氣」又指何物?關於「氣」之意涵, 從古至今,有各種不同之詮釋。廣狹、抽象、具體,不一而足。<u>王玉德</u>先生的 見解,較為扼要。其說法為:「氣又是以精微物質為基礎,貫通天地、萬般造 化,生生不滅的客觀存在。氣在有無之間。氣,不是一句話所能解釋清楚的, 它包含多種意義。」(註 25)不過,此中的精微物質說法應以形上存在之精氣 來理解。茲據此闡述於後:

#### 1、「氣」以精微物質為基礎

歷代學者,多以「氣」為生命力的現象,而非純物質的現象。《易傳》云:「精氣為物,游魂為變。」《管子》:「凡物之精,此則為生;下生五穀,上為列星;流於天地之間,謂之鬼神;藏於胸中,謂之聖人。」此說明「氣」為精微物質,然不易見,卻客觀存在。五穀、列星、鬼神、聖人,均為「氣」的變化,足見「氣」為形上存在。今日,亦有人從生命磁場的角度加以說明,但絕非純粹的物理磁場。

### 2、「氣」貫通天地

宇宙間,不問何時何地,均有「氣」之存在。朱晦庵曰:「屈伸往來者, 氣也。天地間無非氣。人之氣,與天地之氣常相接,無間斷,人自不見。」(註 25)可證:「氣」充塞於天地之間,為天地萬物之氣化本源,而且人的氣與天 地之氣互有消長感應關係。

#### 3、「氣」有萬般造化的功能

「氣」為精微之物質,具活動力;在運動中,發揮功能。明末思想家黃宗羲曰:「通天地,貫古今,無非一氣而已。氣本一也,而有往來闔辟,升降之殊。」(《宋元學案 濂溪學案》)其運動方式為:升降摩盪、聚散屈伸。五星、七政均為「氣」之造化。

#### 4、「氣」生滅不絕

物質之毀敗,僅係形貌的改變而已。氣無毀敗,氣聚為生,氣散為死,氣 死復為氣生,循環無盡。明<u>劉宗周</u>云:「太極之妙,生生不息而已矣。生陰生 陽而生水火木金土,而生萬物,皆一氣之自然變化。」(註 27)「氣」能化生 陰陽五行及萬物。

據前所述、「氣」用於堪輿、則有具體的屬性、然具體與抽象不可分割、

所以「氣」既抽象又具體,且以抽象為本,隨類而顯像。漢代思想家<u>董仲舒</u>於《春秋繁露》標舉十餘種氣,諸如天氣、地氣、陰氣、陽氣、人氣、金氣、春氣、德氣、刑氣、賊氣等,即為一例。其中以陰陽、五行、天地、方位、人體、山川之氣最為陽宅風水所關注。

### (二)陰陽

「陰陽」一詞為中國哲學之基本概念,即《周易 繫辭》所謂之「兩儀」, 其符號至為簡易,然其得涵攝之範圍卻甚廣泛。「陰陽」之義,得貫注於萬事萬物,而「陰陽」二氣,其性情相反相成、相互激盪、沖和,化生萬物,形成天地 之規律。《老子》云:「萬物負陰而抱陽,沖氣以為和。」(註 28)宋代理學家程 頤曰:「陰陽之交相摩,八方之氣相推盪;雷霆以動之,風雨以潤之,日月運行, 寒暑相推,而成造化之功。」在在說明天地萬物,乃「陰陽」二氣之生化,所謂 「獨陰不成,獨陽不生」即是此理。

「陰陽」用於「風水」, 重點在於修造時, 須注意季節變化與命理方位、形勢之配合。否則, 任意開掘山脈、池塘, 易於損傷陰陽氣脈, 進而影響個人、家庭、聚落之成敗、興衰。《管氏地理指蒙 陰陽釋微》載:「陰陽之氣, 出於天造, 非能力所能成。一有增損, 不但無益, 且所以傷之也。」即在說明這道理。

自然界之運動,自成規律。陰陽消長,形成每個月份方位上生氣與死氣的變化。「陽氣」表「生氣」即生生不息之氣;「陰氣」表「死氣」,即陰煞滅絕之氣。 人們為求生活生存,則須避「陰氣」納「陽氣」至於方位上的變化,《黃帝宅經》 已有記載。茲將原文歸納如下(註 29):

正月-生氣:子癸 五月-生氣:艮巽 九月-生氣:申庚

死氣:午丁 死氣:戌乾 死氣:寅甲

二月-生氣:丑艮 六月-生氣:巳丙 十月-生氣:酉辛

死氣:未坤 死氣:亥壬 死氣:卯乙

三月-生氣:寅申 七月-生氣:午丁 十一月-生氣:戌乾

死氣: 庚辛 死氣: 子癸 死氣: 辰巽

四月-生氣:卯乙 八月-生氣:未坤 十二月-生氣:亥壬

死氣:酉辛 死氣:丑艮 死氣:巳丙

(三)五行

「五行」概念,依古籍之記載,其產生甚早。然自漢至明清,研討「五行」者,莫不推《尚書、洪範》為「五行說」之始。其原文如下:

「天乃賜禹洪範九疇,彝倫攸敘。……五行:一曰水,二曰火,三曰木,四曰金,五曰土;水曰潤下,火曰炎上,木曰曲直,金曰從革,土曰稼穡;潤下作鹹,炎上作苦,曲直作酸,從革作辛,稼穡作甘。」(註30)

這段文字中的「洪範九疇」,係指九類治國大法則,而「五行」居於首位。此處,不僅點明「五行」即「水、火、土、金、木」,且指出各自之性能及所生之味。此時之「五行」,所徵表者,僅為具體之物質。春秋以降,則由具體演進至抽象;脫離狹隘之具體概念,進入抽象的自然哲學範疇。其所以能提昇至自然哲學範疇,其關鍵在於把握「五行屬性」。「五行屬性」頗具彈性,得以廣泛應用於天地萬物,此即「五行歸類法」。此為「五行說」之核心,亦其得以廣泛應用於天文、醫學、曆法、農學、術數、倫理、政治之準據。

五行學說,以為「木火土金水」五類事物之間,有三種關係:即「同相應、 比相生、間相勝」。「五行說」能應用於「風水」者,即依據此種關係。

「五行相剋」說法,春秋時期即已存在。《左傳》中的「水勝火,火勝金」 即為明證。然未見「相剋」一詞之應用,其通行則在隋唐以後。至於「五行相生」 的記載,則未見於先秦之文獻。

五行的內容論述較為完備者,當推西漢董仲舒的《春秋繁露》與東漢班固的 《白虎通》。茲將其為風水所援用者綜合敘述於下:

### 1、「五行」的「天次之序」

董仲舒於《春秋繁露、五行之義》中,指出「五行之自然次序」「天有五行: 一曰木,二曰火,三曰土,四曰金,五曰水。木,五行之始也;水,五行之終也; 土,五行之中也。此其天次之序也。」(註 31) 所謂「天次之序」,即自然的次序。即:木 - 火 - 土 - 金 - 水。董仲舒在此「自然次序」基礎上,又提出「相生」與「相勝」之變化。「五行者,比相生而間相勝也。」

### 2、「五行」之相生與相勝

所謂「比相生」,係指毗鄰的兩行之間,有相生之關係,如「木」與「火」相毗鄰,則「木」生「火」,餘者依次類推。

所謂「間相勝」,指相間隔之兩行有相互克制、敵對之關係,如「木」與「土」之間,隔著「火」行,則「木」勝「土」,餘者類推。

「五行」說適用於「風水」,係取其「相生」與「相勝」之作用。其態樣, 得開列於下:

- (1) 五行相生:木生火、火生土、土生金、金生水、水生木。
- (2) 五行相勝:金勝木、木勝土、土勝水、水勝火。
- 3、「五行」種類:「五行」應用於「風水」,尚有多種變化,如八卦五行、洪範五行、四經五行、三合五行、四生五行、雙山五行、玄空五行等。其中之「正五行」(木火土金水),為其他五行之基礎。(註 32)傳統堪輿術均以「正五行」為主,輔以其他五行,以卜宅相地。
- 4、「五行」之形象:「五行」得比附物之形象,以測「山脈」之屬性:金圓、木 直、水曲、火銳、土方。「水城」,亦有「五行」之適用,前已言之。(註 33)
- 5、「五行」合「五色」: 以「五行」之色澤屬性配合土質,以別其優劣。「黃色土」為正色,最優;「紅、白、青」色土,居次;「黑色土」,最劣。基於此理,亦可藉「天氣之理」以察辨地質。此即唐宋以前「望氣辨地」之法。

鄭應觀《望氣尋龍訣》引《天機素書》注云:「春氣青,夏氣赤,秋氣白, 冬氣黑,四季氣黃。四時氣色不宜駁雜,雜則有生克制化之異、吉凶禍福之殊。」 (註34)《葬經》云:「夫陰陽之氣,噫而為風,升而為雲,奮而為雷,降而 為雨,行乎地中,而為生氣。」、「葬者,乘生氣也。五氣行乎地中,發而生乎 萬物。」(註35)由此記載,得知:「望氣之理」與「風雲雷雨的形成」,亦係 「五行說」的應用。

### (四)方位:八卦與二十四山

陽宅風水中「八卦」與「二十四山」之應用,亦係源於「氣化」的原理。「氣」 為無形,不易辨認與確定,且依季節與方位而變易,是以為尋覓吉地,以利人居, 前賢遂利用「八卦」之多元性與奧秘,以定方位,以避凶趨吉。《青囊經》曰:「地 有四勢,氣從八方。」即從《周易 繫辭》:「四象生八卦」引伸而得。「八方」, 即「八卦」的方位。然「卦」有先後天之別,傳統風水,依後天卦(文王卦)定 四面八方的位置。

依《周易、說卦》,其卦序與方位、節氣相配。茲依<說卦>原文,整理如下:

- 1、「震」, 東方, 春分; 2、「巽」, 東南, 立夏。
- 3、「離」,南方,夏至;4、「坤」,象徵地。<說卦>傳,未說明屬於何方, 祇說明其功能。據己有之方位推測,應屬於西南方,立秋。
- 5、「兌」, 西方, 秋分; 6、「乾」, 西北, 立冬。
- 7、「坎」, 北方, 冬至; 8、「艮」, 東北, 立春。

上述之「震、巽、離、坤、兌、乾、坎、艮」即所謂「後天八卦」是也。

《八宅明鏡》,按洛書與「文王八卦」(後天八卦)方位,將八方位之住宅分為「東四宅」(坎、震、巽、離)與「西四宅」(乾、坤、艮、兌)。再按人之「命卦」(依人之出生年推算),區分為「東四命人」與「西四命人」,適應東西四宅。

為廣其應用,再將「四維卦」(巽、坤、乾、艮)與「八干」(甲、乙、丙、丁、庚、辛、壬、癸)、十二地支(子、丑、寅、卯、辰、巳、午、未、申、酉、戌、亥)配合,形成二十四方位,又稱「二十四山」。易言之,每一卦位,等分為三,堪輿術語為「一卦管三山」。茲開列於後:

- 1、東方(震位): 甲、卯、乙; 2、東南(巽位): 辰、巽、巳。
- 3、南方(離位): 丙、午、丁; 4、西南(坤位): 未、坤、申。
- 5、西方(兌位): 庚、酉、辛; 6、西北(乾位): 戌、乾、亥。

7、北方(坎位): 壬、子、癸; 8、東北(艮位): 丑、艮、寅。

後世堪輿學者將此二十四方位,與二十四節氣、二十八宿、十二辟卦、十二 月相配合組成嚴密的理氣關係,又將人之命卦、住宅方位,與之相對照,以定吉 凶。

### 第四節 形勢派與理氣派之比較

任何一門學科,創立後,因時間與環境、人為諸因素之輻輳,遂孳乳、衍化 諸多流派,此乃中外所同。傳統陽宅風水,亦不例外。

「形勢」與「理氣」二流派,亦係在歷史條件下所形成,各有側重,自有缺點。以今日之學術潮流而言,欲使此一中華先民之生活體驗與智慧結晶,以新的姿態重現於世,將二者加以比較,觀其異同,誠有必要。

### 一、二者之相異處

### (一)形勢派

形勢派講究「巒頭形勢」,其著力處在於就自然環境之地形、地勢、水流、日照、土壤,選擇一理想之「生存環境」。然則,其選擇的範式為何?即風水家所論述的「地理五訣」一龍、穴、砂、水、向。由此建構成「四靈地」的風水寶地模式。風水中對此「四靈地」(四神相應)的要求為:「玄武垂頭,朱雀翔舞,青龍蜿蜒,白虎馴俯。」(註36)即玄武方的山峰要垂頭,朱雀方的山要翩翩起舞;青龍方的山,要起伏連綿,白虎方的山,要低下柔順。這樣的山勢環境,才是好環境。同時尚要求穴場周圍環境絕好,誠如《風水講義》所載:「靠山起伏,高低錯落,曲曲如活,中心出脈,穴位突起,龍砂虎砂,重重環抱,外山外水,層層護衛的發福發貴之地。」(註37)所謂「發福發貴之地」,就是風水中「吉凶觀」的體現,也是好環境的代詞,表示理想的生存環境。

是故,「形勢派」之相地術,於山陵、河谷地帶,頗能發揮其所長。因其著重者,為「戀頭」(地形、地勢、地貌),可觀可見,在民間易於流傳。

### (二)理氣派

「理氣派」從「氣、理」的關係著眼,希期獲得「人與環境」間的「氣、理」通順。自理論架構探討,理氣派的內容具有哲學之依據,其組織亦較嚴密。唐宋以前,以「五行之氣」為中心;唐宋以後,以「陰陽」說與「八卦」說為依據。正因理氣派講究「理、氣」與現實環境之關係,一般人無法捉摸,遂成玄妙、神秘之學,無法廣為流傳。

「理氣派」因注重「方位」,以定「氣」之吉凶,以尋覓良好之環境,是故得以應用於無山丘、河谷之平洋地。為尋獲好環境,於是利用「風水羅盤」以正方位,此乃理氣派人士於實際相地、相宅時,不可或缺之工具與步驟。究其實,「風水羅盤」的構造,係集合「天地、四時、八卦、五行、天象、地紀、山川、方位」等於一體之文化載體。其作用在於試圖解釋地磁、磁偏角與方位、四時、氣理、人體生理、心理之間的關係,從而獲得使「天、地、人」三者協調一致的內在機理。如此一來,理氣派之內蘊,可謂為傳統文化中「天人合一」思想之顯現。

### 二、形勢派與理氣派之會通

從上述「形勢」與「理氣」二思想流派之分析,可知前者強調空間性的風水 思考,後者則強調時間性的風水思考,兩者強調面雖有不同,並不表示兩者沒有 會通之處。基本上,兩者都強調「氣」,顯示這是有關氣的不同面向的思考。前 者為氣的空間之動的顯現,後者為氣的時間之動的顯現。兩者顯現的都是氣的生 命力與有機性。

「形勢派」著重「地之生氣」,以為「形者,氣之著;氣者,形之著。」易言之,「形」為「氣」的外部表現,「氣」是「形」的內在構成,「形」與「氣」互為表裡;有其形,則有其氣。反之,亦然。所以,「氣吉,形必秀麗、端莊、圓淨;氣凶,形必粗頑、奇斜、破碎。」這表示:抽象之氣與自然環境之具體形態間,彼此有內外表裡,相互依存之關係。「理氣」與「巒頭」不能偏執一端。《葬經》為形勢派之重要經典,始終以「生氣」為核心而展開論述,故其所注重者為「氣」之形。

「理氣派」固以方位的理氣為重點,然卻不捨巒頭形式。理氣派大師<u>賴文俊</u>之《催官篇》,以「陰陽、五行」之理,論述「龍穴砂水」四科之朝向及方位。若無「陰陽五行」之理論,如何判定「龍穴砂水」之美惡?二者洵有根本上之不可分割關係。<u>清張心言</u>《形理總論》云:「不知巒頭者,不可與言理氣;不知理氣者,不可與言巒頭。精于巒頭者,其盡頭功夫理氣自合;精于理氣者,其盡頭功夫巒頭自見。蓋巒頭之外,無理氣;理氣之外,無巒頭也。夫巒頭非僅龍穴砂水,略知梗概而已,必察乎地勢之高下,水源之聚散,砂法之向背,龍氣之厚薄。」由此,可證「形勢」與「理氣」密不可分。

### 第五節 小結

由上之論說可知,中國傳統陽宅風水觀雖有形勢派與理氣派之分別,但是在 風水思想的理解上,吾人不能只是從形勢派與理氣派的不同來了解傳統的風水思 想,而必須從兩者的同與異來了解,如此才能掌握傳統風水思想的全貌。以下, 吾人做一簡表以彰顯兩者的相異:

| 派 別 | 內容                 | 思想                      | 架構   | 重要人物 | 重要經典           | 重要工具  |
|-----|--------------------|-------------------------|------|------|----------------|-------|
| 形勢  | 形勢為主(地形、<br>地勢、地貌) | 以「尋龍、<br>水、點穴」<br>「立向   | 為經,以 | 楊筠松  | 《撼龍經》          | 風水羅盤  |
| 理氣  | 以理察氣               | 以「陰陽、<br>星、方位」<br>「命理、宅 | ·    | 賴文俊  | 《催官篇》<br>《發微論》 | (註38) |

表 1 形勢派與理氣派思想重點之比較

### 註釋

註 1: 劉沛林著,《風水-中國人的環境觀》(上海:三聯,1999年),頁 33-40。

註2:同註1,頁40-45。

註3:同註1,頁49-51。

註4:同註1,頁62。

註5:同註1,頁106。

註6:同註1,頁63-68。

註7:林有來,《陰陽風水講義》卷五(新竹:竹林,1975年),頁1。

註8:同註1,頁108。

註9:(宋)黃妙應,《博山篇》(《古今圖書集成》卷666)。

註10:《周禮 考工記》。

註11:同註9。

註 12:王玉德,《中華堪輿術》(台北:文津,1995年),頁 257。

註 13:葉泰,《地理大全 山法全書》,卷首上。

註14:《入地眼圖說卷七 水口》。

註15:同註1,頁112。

註 16:同註1,頁113-114。

註 17:(清) 孟浩,《雪心賦正解》卷二。

註 18:同註 17。

註19:指「龍、穴、砂、水」四項。

註 20: 同註 7, 卷七, 頁 1。

註21:同註1,頁116-120。

註 22:羅光著,《生命哲學》(台北:台灣學生,1984年),頁 158。

註 23:同註1,頁83

註24:《古今圖書集成》卷651。

註 25: 同註 12, 頁 42-45。

註 26:(宋)《朱子語類》卷三。

註 27:同註 24,頁 44。

註 28:《道德經》第四十二章。

註 29: 趙建雄主編,《宅經校譯》(台北:雲龍,1996年),頁 63。

註30:《尚書:洪範》。

註31:(漢)董仲舒、《春秋繁露 五行之義》。

註 32: 艾定增,《風水鉤沈》(台北:田園城市文化,1999年),頁 152。

註 33:同註 32,頁 153。

註34:同註32,頁153。

註 35:張淵量主講,《葬經圖解》(中壢:三泰,1998年),頁1-5。

註 36:同註 35,頁 131。

註37:同註7,頁139。

註 38:風水羅盤,又稱為羅經,為陰陽宅風水家用以相地、卜宅、擇址、定向之必備工具,雖然其構造簡單,但其盤面圈層所含蘊之陰陽、五行、八卦、九宮、節氣、星宿、月令等思想,儼然為一文化載體,欲求瞭然風水之奧妙,非具「羅盤」之知識不可。茲歸納為數項,敘述於後:

- (1) 名稱:「風水羅盤」何以稱為「羅經」?羅者,包羅萬象也;經者, 經綸天地也。其涵攝之範圍為天地萬象,亦即涵蓋天地人以及萬象。
- (2) 種類:羅盤的形式,宋代以後改為圓盤。按材料分有銅盤、漆盤;按製造地分有徽盤(安徽新安) 閩盤(福建漳州);按磁針分,有水針盤與旱針盤。目前風水家的操作,均使用旱盤。
- (3) 構造:羅盤主要結構為天地與金針。「天地」為羅盤之中心空穴,金

針即指南針。因適用於「地盤、人盤、天盤」,而有「正針、中針、 縫針」之分。即正針-地盤(內盤);中針-人盤(中盤);縫針-天盤 (外盤)。

中國古代羅盤盤面圈層較少,明清以迄現代層次增多,最多者為三十六層。而實際所應用者,不過數層而已。羅盤的制式,雖因時代、流派的不同而有差異,然大體相類似。其核心部分,約之有三:二十四山、易卦與圖書、天星。